

# بقيديرالغرال الرائي

الصف الثاني عشر – التعليم الديني





# المرابع المراب

للصف الثاني عشر – التعليم الديني

# تأليف

أ. نوال عبدالله حسين جميعان (مسشرفاً)

أ. حمدي علي الجوهري

أ. سعد محسن الشمري

أ. منى فوزان العبيد

أ. رابعة يوسف المكيمي

الطبعة الأولى ١٤٣٧ - ١٤٣٦ هـ ٢٠١٥ - ٢٠١٦ م

حقوق التأليف والطبع والنشر محفوظة لوزارة التربية - قطاع البحوث التربوية والمناهج إدارة تطوير المناهج

الطبعة الأولى: ٢٠١٥ - ٢٠١٦م

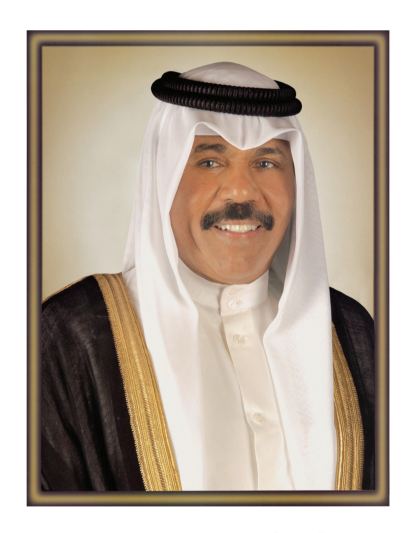






صَاحِبً لِللهِ وَالشِّينَ خَيْبًا لَهُ الْحَدِيثِ الْمُعْلِقِ اللَّهِ الْمُعْلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعْلِقِ الْمِعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِلِقِ الْمُعِل







# المحتوى

| الصفحة | الآيات                      | الموضوع                        | الدرس      |
|--------|-----------------------------|--------------------------------|------------|
| 11     |                             | المقدمة                        |            |
| ١٣     |                             | سورة النور                     |            |
| 10     | (٣-١)                       | حدالزنا                        | الأول      |
| 70     | (0- \( \xi \)               | القذف من الكبائر               | الثاني     |
| ٣٢     | (1 • - 7)                   | اللعان بين الزوجين             | الثالث     |
| ٣٨     | ( 7 • - 1 1 )               | حادثة الإفك                    | الرابع     |
| 01     | (17-77)                     | اتّباع الشيطان أصل الشر        | الخامس     |
| ٦١     | ( 79 - 77 )                 | آداب الاستئذان وحرمة البيوت    | السادس     |
| ٦٨     | (٣١ – ٣٠)                   | سد الشريعة لذرائع الشر         | السابع     |
| ٧٨     | ( 25 - 27 )                 | الترغيب في الزواج              | الثامن     |
| ۸۸     | ( ٣٨ - ٣٥ )                 | الله نور السماوات والأرض       | التاسع     |
| 9.٧    | ( ٤ • - ٣٩ )                | أعمال الكافرين                 | العاشر     |
| ١٠٤    | ( { 3 - { 5 } )             | من دلائل التوحيد               | الحادي عشر |
| 111    | ( o \( \xi - \xi \varphi \) | تذبذب المنافقين وثبات المؤمنين | الثاني عشر |
| 119    | (0V-00)                     | الرفعة والتمكين لهذه الأمة     | الثالث عشر |
| 177    | ( 7 • - 0人 )                | من الأداب الرفيعة              | الرابع عشر |
| 1778   | (11)                        | آداب وأحكام                    | الخامس عشر |
| 1 & 1  | (75-37)                     | مكانة الرسول –عَلَيْهِ –       | السادس عشر |



\_\_\_

| الصفحة | الآيات                               | الموضوع                            | الدرس            |
|--------|--------------------------------------|------------------------------------|------------------|
| 1 8 9  |                                      | سورة الفرقان                       |                  |
| 101    | (٣-١)                                | علو منزلة القرآن                   | السابع عشر       |
| 109    | ( ٦ – ٤ )                            | إفك وافتراء                        | الثامن عشر       |
| 170    | ( \ 7 - \ 7 )                        | عناد المشركين                      | التاسع عشر       |
| ١٧٣    | ( * - 1 * )                          | مصير المشركين                      | العشرون          |
| 1 / 9  | ( ۲۳ – ۲۱ )                          | جزاء الاستكبار                     | الحادي والعشرون  |
| ١٨٣    | (37-77)                              | من أهوال يوم القيامة               | الثاني والعشرون  |
| 19.    | ( 79 - 77 )                          | خطورة أصحاب السوء                  | الثالث والعشرون  |
| 190    | ( ٣٤ – ٣٠ )                          | عظمة القرآن الكريم                 | الرابع والعشرون  |
| 7 • 1  | ( ٣٧ – ٣٥ )                          | الاعتبار بقصص الأنبياء             | الخامس والعشرون  |
| 7 . 0  | ( ¿• - ٣٨ )                          | عاقبة المكذبين                     | السادس والعشرون  |
| ۲۱.    | ( { { { { { { { { { { { }} } } } }}} | المشركين أشد ضلالاً من الأنعام     | السابع والعشرون  |
| 717    | (0 • - {0)                           | عظمة الخالق                        | الثامن والعشرون  |
| 770    | (10-70)                              | عموم الدعوة الحمدية                | التاسع والعشرون  |
| 777    | ( 77 – 77 )                          | من آداب الدعوة إلى الله - عَنْكِ - | الثلاثون         |
| 7 5 7  | (٧٠ – ٦٣)                            | عباد الرحمن (١)                    | الحادي والثلاثون |
| 700    | ( \( \text{VV} - \( \text{V} \) )    | عباد الرحمن (٢)                    | الثاني والثلاثون |
| 770    |                                      |                                    | المراجع          |

# المقدمة

الحمد لله رب العالمين ، والصلاة والسلام على النبي الأمين وعلى آله وأصحابه أجمعين :

هذا كتاب التفسير للصف الثاني عشر في التعليم الديني ، وفيه تفسير سورة ( النور) ويعقبها تفسير سورة ( الفرقان ) ، وقد اعتاد المتعلم على أسلوب طرح الدروس بعد دراسته لكتاب التفسير في الصف التاسع والعاشر والحادي عشر ، حيث العديد من الأمور التي تربط المتعلم بالواقع المعاصر الذي نعيش فيه ، كما يشتمل على بعض القيم المستخلصة من الآيات الكريمة وما ترشد إليه من أمور كثيرة ومتنوعة نأمل الاستفادة منها .

والمتعلم في هذه المرحلة مقبل على حياة جديدة ، فبعد الانتهاء من المرحلة الثانوية سيحدد كل متعلم اتجاهه الذي سيسلكه في المستقبل ، ولكننا ننصح أبناءنا وبناتنا بالسير على نهج القرآن الكريم في جميع الأمور الحياتية ، فهو دستورنا الذي نعتز به ونفخر أمام المجتمعات جمعاء .

#### أبناؤنا وبناتنا:

لديكم حصيلة علمية كبيرة في تفسير الآيات الكريمة للعديد من السور القرآنية خلال سنوات مضت ، وقد اعتدتم على أسلوب العلماء في التفسير ، فليكن ذاك أسلوبكم عند قراءة الآيات الكريمة في أي موضع كان ، ولا تغفلوا عن التمعن فيها وتدبرها ، وليكن كل واحد منكم داعية إلى الخير بالحكمة والموعظة الحسنة ، فلا إفراط ولا تفريط في دين الله - على أحد إلا غلبه .

# أيها المتعلم:

احرص على الاستمرار في طلب العلم الشرعي ، وواظب على قراءة العلوم النافعة وإن اختلفت ميولك واتجاهاتك بعد إنهاء المرحلة الثانوية ، فكتاب الله - على أنّ تقرأ في التفسير دائماً حتى تنال البركة في كل شيء . فاحرص حفظك الله - على أنّ تقرأ في التفسير دائماً حتى تكون ملازماً لكتاب الله - على الله علم الذي تعلمته وأمضيت الوقت الكثير لفهمه وتحصيله .

وفقكم الله - عَنِل - لما يحب ويرضى ، ، ،

المؤلفون





# بين يدي السورة الكريمة:

سورة النور سورة عظيمة اشتملت على كثير من الأحكام العظيمة والفوائد الجليلة ، وهي سورة مدنية بالإجماع ، وسُميت بسورة النور لذكر النور فيها كما في قوله تعالى : ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَوَرِتِ وَالْأَرْضِ ﴾ (١) . ﴿ يَهْدِى اللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ ﴾ (٢) ﴿ وَمَن لَّرْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾ (٢) . ﴿ مَن نُورٍ ﴾ (٢) .

وعن حارثة بن مضرب قال: كتب إلينا عمر بن الخطاب - رَوَالْتُكُ -: « أَنَّ تَعَلَّمُوا سورة النساء و الأحزاب والنور ». قال القرطبي - وَاللهُ -: « علِّمُوا نساء كم سورة النور ». قال القرطبي - وَاللهُ -: « مقصود هذه السورة ذكر أحكام العفاف والستر وغيرها من الأحكام الدينية المفصلة ».

• ما احتوت عليه هذه السورة الكريمة من الأحكام والمعاني والمقاصد:

١- التنويه بشأن هذه السورة الكريمة والتأكيد على ما اشتملت عليه من أحكام و آداب.

٢ - حدُّ جريمة الزنا .

٣- حدُّ القذف .

٤ - بيان أحكام اللعان.

<sup>(</sup>١) سورة النور: ٣٥

<sup>(</sup>٢) سورة النور: ٣٥

<sup>💃 (</sup>٣) سورة النور : ٤٠

- ٥ قصة الإفك وبراءة السيدة عائشة أم المؤمنين عليها .
  - ٦ آداب الاستئذان .
  - ٧- الأمر بحفظ الفرج وغض البصر.
  - ٨- الأمر بإنكاح الأيامي من الرجال والنساء .
    - ٩- الأمر بالعفة لمن لم يستطع مؤن النكاح.
- ١- إثبات أنَّ الله عَبِل نور السماوات والأرض وعِظَم المثل الذي ضربه الله عَبِل .
  - ١١- الأعمال الصالحة التي عملها الكافر في الدنيا لا تنفعه يوم القيامة.
  - ١٢ الأدلة التي نصبها الله عَنِل في الأكوان علويها وسفليها شاهدة بوحدانيته.
    - ١٣- بيان شيء من حال المنافقين و أنهم يقولون بأفواههم ما ليس في قلوبهم .
      - ١٤ وصف المؤمنين الصادقين.
- ٥١- ما وعد الله عَبَاده المؤمنين بأن يستخلفهم في الأرض وينشر دينهم الذي ارتضى لهم .
  - ١٦- توقير مجلس النبي عَلَيْكُ وتبجيله .

# الدرس الأول:



# حدالزنا



سورة النور الآيات (١-٣)

#### التمهيد:

أشارت الآيات من سورة النساء إلى عقوبة حد الزنا فكانت عقوبة الزانية الحبس في البيوت حتى يتوفاها الله - على الله و النين فكانت عقوبته الإيذاء بالضرب الخفيف والتقريع والعتاب و ذلك في قوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِي يَأْتِينَ ٱلْفَحِشَةَ مِن نِسَآيِكُمُ فَاسَتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَ ٱرْبَعَةً مِن نِسَآيِكُمُ فَاسَتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَ ٱرْبَعَةً مِن مِنسَايِكُمُ فَإِن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُرُ فِي ٱلْمُنْ يَتُوفَنّهُنَّ ٱلْمَوْتُ ٱوْ يَجْعَلَ ٱللّهُ هُنَ مَن سَيِلا الله وَٱلذَانِ يَأْتِينِهَا مِن كُمُ فَاذُوهُمَا فَإِن تَابَا وَأَصَلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَا إِنّ ٱللّهُ سَيِيلًا الله وَٱلذَانِ يَأْتِينِهَا مِن على هذين الحدين إلا القليل من الزمن حتى أنجز الرحمن ما وعد وجعل لهن سبيلاً والآيات التالية من سورة النور نسخت الحكم السابق في حد الزنا .



# قال تعالى



سُورَةُ أَنزَلْنَهَا وَفَرَضْنَهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَآ ءَايَتِ بَيِّنَتِ لَعَلَّكُمْ لَذَكُّرُونَ ﴿ النَّانِيةُ وَٱلزَانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَيَجِدِ مِّنْهُمَا مِانْتَهَ جَلْدَةً وَلَا تَأْخُذُكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ ٱللّهِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلْيَشْهَدُ وَحِدِ مِّنْهُمَا مِانْتَهَ جَلْدَةً وَلَا تَأْخُذُكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ ٱللّهِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَلْيَشْهَدُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَالزَّانِيةُ لَا يَنكِحُهُ اللّهُ وَالنّائِيةُ لَا يَنكِحُهُما إِلّا وَانِيا أَوْ مُشْرِكَةً وَٱلزَّانِيةُ لَا يَنكِحُهُ إِلّا زَانِيةً أَوْ مُشْرِكَةً وَٱلزَّانِيةُ لَا يَنكِحُهُما إِلّا وَانْ إِن أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيةُ لَا يَنكِمُهُما اللّهُ وَاللّهُ وَالْوَالِيَةُ لَا يَنكِمُ مُا اللّهُ وَالْمَالِينَ اللّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللّهِ إِلَّا وَاللّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّ

# مفردات الآيات:

| المعنى                                                                                                           | النص القرآني               |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| مأخوذة من الرفعة والشرف، وقيل من الإبانة والتمام والإحاطة لأنها بائنة عن السورة الأخرى منفصلة عنها محيطة بآياتها | سُورَةً                    |
| أوجبنا ما فيها من أحكام                                                                                          | وَفَرَضَٰنَاهَا            |
| جمع آية : وهي العلامة ، وسُميت آيات القرآن بذلك لما فيه من الهدى والإعجاز<br>في ألفاظه ومعانيه                   | آين ۾                      |
| جمع بينة ، من بان يبين فهو بيِّن إذا ظهر واتضح                                                                   | بيِّننَتِ                  |
| تتعظون فتعملون بما فيها من أحكام                                                                                 | لَّعَلَّكُمْ لَذَّكَّرُونَ |
| هي المرأة المطاوعة للزنا المكِّنة منه                                                                            | ٱلزَّانِيَةُ               |
| من وطئ المرأة من غير عقد شرعي ولاشبهة                                                                            | وَٱلزَّانِي                |
| الجَلد: ضرب الجِلد                                                                                               | فَأَجَلِدُوا               |
| لاتغلبكم الشفقة عليهما والرحمة بهما                                                                              | وَلَا تَأْخُذُكُم          |
| رحمة ورقّة                                                                                                       | رَأْفَةٌ                   |
| في طاعته و إقامة حدِّه                                                                                           | فِي دِينِ ٱللَّهِ          |
| وليحضر                                                                                                           | وَلْيَشَّهَدُ              |
| حدّهما إذا أقيم عليهما                                                                                           | عَذَابَهُمَا               |
| جماعة                                                                                                            | طَآبِفَةٌ                  |
| لايتزوجها                                                                                                        | لَا يَنكِحُهَا             |

# سبب ننزول قوله تعالى: ﴿ ٱلزَّانِ لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَٱلزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَاۤ إِلَّا زَانٍ اَلَا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكُ ۚ وَكُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ .

عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال : كان رجل يقال له : مرثد بن أبي مرثد ، وكانت امرأة بغي بمكة يقال لها : عَناق فأراد أنّ يتزوجها ؛ فسأل رسول الله - عَلَيْهُ - ولم يرد عليه شيئاً حتى نزلت الآية ؛ فقال رسول الله - عَلَيْهُ - : يا مرثد : ﴿ ٱلزَّانِي لَا يَنْكِحُ لَ إِلَّا زَانِيَةً ﴾ (١) .

# الشرح الإجمالي للآيات:

# عظم شأن هذه السورة الكريمة:

يقول الله - عَنِل منوِّهاً بشأن هذه السورة الكريمة لما فيها من إشعاعات نور الأحكام والآداب والمواعظ والتذكير ﴿ سُورَةٌ أَنزَلْنَها ﴾ إشارة إلى عظمة هذه السورة التي أنزلها الله - عَنِل الله عظمة من أحكام عظيمة و آداب كريمة و مواعظ جليلة .

و إعراب كلمة ﴿ سُورَةً ﴾ خبر لمبتدأ محذوف تقديره هذه ﴿ سُورَةً ﴾ وفي تنكيرها تفخيم وتعظيم لشأنها .

والسورة في الشرع: هي القطعة من كلام الله - عَلَق كتابه ذات بداية ونهاية معروفة، تشتمل على ثلاث آيات فأكثر.

وفي قوله تعالى : ﴿ أَنزَلْنَهَا ﴾ إثبات علو الله - على خلقه ؛ وفيها دليل على أنّ القرآن الكريم منزَّلٌ من عند الله غير مخلوق كما هو المعتقد الحق .

وقوله تعالى : ﴿ وَفَرَضْنَاهَا ﴾ أي أوجبنا ما فيها من أحكام وعقيدة و آداب ﴿ وَأَنزَلْنَا فِيهَآ ءَايَاتِ بَيِّنَاتِ ﴾ أي أنزلنا في غضونها آيات واضحات لاغموض فيهن و لاإشكال ولالبس فيما تضمنته من معان و أحكام .

وتكرير ﴿ وَأَنزَلْنا ﴾ لكمال العناية بإنزال هذه السورة الكريمة .

﴿ لَعَلَكُمْ نَذَكُرُونَ ﴾ لعل: للتعليل؛ أي لأجل أنّ تتذكروا ، والتذكر هو الاتعاظ بالقرآن الكريم ، والاعتبار فيه من الوعد والوعيد ، وتدبر ألفاظه ومعانيه وتصديق أخباره وامتثال أحكامه .

# بيان حدِّ الزنا:

قال الله تعالى : ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَأَجَلِدُوا كُلَّ وَبَحِدِ مِّنْهُمَا مِأْنَةَ جَلَدَّةٍ ﴾ هذا شروع في تفصيل ما أُجمل من الآيات البينات ، والزنا هو وطء الرجل المرأة من غير عقد زواج بينهما ، والزانية : هي المرأة المطاوعة للزنا المُمكِّنة منه ، لا المكرهة .

﴿ فَأَجَلِدُوا ﴾ الجَلد ضربُ الجِلد بالسوط ونحوه ضرباً يؤلمه ولا يقطع اللحم ولا يجرح الجلد. والأمر في الآية للوجوب ؛ والخطاب فيه لولاة أمر المسلمين ؛ فلا يجوز أنّ يقيم الحد غير الإمام أو نائبه لما في ذلك من حصول الفوضى بين الناس.

وقدَّم الزانية على الزاني هنا إشارة إلى أنّ الزنا في النساء أعرُّ و أقبح و أضر للحمل ؛ وكذلك هي السبب الأعظم في حصول هذه الجريمة غالباً .

وقوله : ﴿ مِأْنَةَ جَلْدُو ۗ ﴾ أي عدد جلده بالسوط ونحوه مئة جلدة .

وهذا هو حدُّ الزاني الحر البالغ البكر وكذلك الزانية.

وثبت بالسنة زيادة على هذا الجلد تغريب عام ، وأمَّا من كان محصَّناً من الأحرار فعليه الرجم بالسُّنة الصحيحة المتواترة .

 ﴿ وَلَا تَأْخُذُكُم بِهِمَا رَأْفَةً فِي دِينِ ٱللّهِ ﴾ لا تغلبنكم الشفقة عليهما والرحمة بهما والعطف عليهما فتمنعكم من إقامة الحدِّ عليهما ، أو تحملكم على تخفيفه والخروج به عمّا شرع الله - عَجَلِلّ - و أمر به .

﴿ إِن كُنتُم تُؤَمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ أي إن كنتم تصدّقون بالتوحيد والبعث الذي فيه جزاء الأعمال فلا تعطّلوا الحدود .

وكثيراً ما يقرن الله - عَلِل الإيمان به وبين الإيمان باليوم الآخر ، وذلك أنّ الإيمان باليوم الآخر من أعظم الحوافز التي تدفع الإنسان للعمل الصالح ، حيث الجزاء على الأعمال في ذلك اليوم ، فهو أعظم دافع إلى العمل الصالح ، وهو أعظم رادع عن التمادي في الباطل لمن وفقه الله - عَلَل الله عَلَي العمل الصالح .

﴿ وَلَيْشُهُدُ عَذَابَهُمَا طَآبِفَةً مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أي: ليحضره فرقة من المسلمين زيادةً في التنكيل بهما وشيوع العار عليهما و إشهار فضيحتهما . قال شيخ الإسلام ابن تيمية - الله - الله و فأمر بعقوبتهما وعذابهما بحضور طائفة من المؤمنين وذلك بشهادته على نفسه أو بشهادة المؤمنين عليه ؟ لأن المعصية إذا كانت ظاهرة كانت عقوبتها ظاهرة » .

# متى يُقام الحدُّ ؟

إذا رفع الحكم إلى السلطان ؛ لقوله - عَلَيْهِ - : « تعافوا الحدود فيما بينكم : فما بلغني من حدً فقد وجب »(١) .

# ولا يثبت الزنا إلا بأحد أمرين:

- أنّ يقرَّ به الزاني على نفسه صريحاً .
- أنّ يشهد عليه أربعة رجال عدول مكلفين أحرار شهادة صريحة.

# فضل إقامة الحدود:

عن أبي هريرة - رَخِيْتُكُ - أنّ رسول الله - رَجَيْتُ - قال : « لحدٌ يقام في الأرض خيرٌ لأهلها من أنّ يمطَروا أربعين صباحاً »(١).

# هجرُ الزناة:

قال الله تعالى : ﴿ ٱلزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَٱلزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَاۤ إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكُ ۗ وَحُرِّمَ ذَالِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ اللهُ ﴾ .

وبعد أنّ أمر الله - عَنِل برجم الزانيين عقوبة لهما وتنكيلاً بهما ، أتبع ذلك ببيان تحريم مناكحتهما هجراً وتأديباً لهما ، قال تعالى : ﴿ ٱلزَّانِي لَا يَنكِحُ لِلَّا زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً ﴾ أي إن غالب الزناة أنّ الواحد منهم لا يرغب إلا في الزواج بزانية مثله ، وغالب الزواني لا ترغب الواحدة منهن إلا في الزواج بزانٍ مثلها ، والمقصود : زجر المؤمنين عن نكاح الزواني بعد زجرهم عن الزنا .

قال شيخ الإسلام ابنُ تيمية - رُولِيُ - : « فأما المشرك فلا إيمان يزجره عن الفواحش ومجامعة أهلها ، وأما الزاني ففجوره يدعوه إلى ذلك وإن لم يكن مشركاً » ثم قال تعالى : ﴿ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴿ ثَلَ اللَّهُ مِنَ التَّهُ مِنَ التَّهُ مِنَ التَّهُ مِنَ التَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَنَ المُفاسد اللَّتي لا تكاد تليق بالأراذل فضلاً عن المؤمنين .

فلا يحل أنّ يتزوج امرأة غير عفيفة وهو يعلم ، ولا يحل للمرأة أنّ تتزوج رجلاً فاجراً وهي تعلم وعبّر بالتحريم مبالغةً في الزجر .

أما إذا تاب الزانيان و أنابا إلى الله - عَنِل - وصلحت أحوالهما فإنه يجوز تزويجهما لأن التوبة تجبُّ ما قبلها حتى ولو كان أعظم الذنوب وهو الشرك بالله - عَنِل - .

وفي الآية إشارة إلى الحذر من أصحاب السوء ؛ والحث على مخالطة الأخيار فإن المقارنة مؤثرة .

## كبيرة الزنا:

وبحمد الله أنّ الشريعة الإسلامية سدَّت كل طريق يوصل إلى هذه الفاحشة العظيمة ، فمن ذلك :

- الأمر بغضِّ البصر عمَّا يحرُم النظر إليه .
- تحريم التبرج والسفور والأمر بالحجاب الشرعي والقرار في البيت.
  - النهى عن اختلاط الرجال بالنساء وبالعكس.
  - تحريم الخلوة بالمرأة الأجنبية وتحريم سفرها من غير محرم.
    - النهي عن مصافحة الأجنبية .

# من هداية الآيات:

- ١- عِظَم هذه السورة وما فيها من أحكام و آداب.
  - ٢- إثبات علو الله على خلقه .
- ٣- القرآن الكريم كلام الله عَلِق منزّل غير مخلوق.
- ٤ بيانُ أنّ ما أنزله الله عَجَلِق في هذه السورة مما فرضه الله على عباده.
  - ٥ المقصود من إنزال القرآن الكريم التذكر والاتعاظ.
    - ٦- بيان خطر جريمة الزنا وشدة حرمته وشناعته.



<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان : ٦٨ - ٦٩ .

- ٧- توضيح عقوبة الزاني والزانية.
- $\Lambda$  أنّ من يقيم الحدود هم ولاة الأمر أو من ينوبهم .
  - ٩ لا يعطَّلُ الحدُّ أو يُخفَّفُ للشفقة والرحمة .
- ١- الإيمان باليوم الآخر من أعظم وأهم أركان الإيمان .
- ١١- علانية إقامة الحدِّ على الزناة تنكيلاً بهما وزجراً لغيرهما .
  - ١٢ تحريم إنكاح الزناة ونكاح الزواني.
- ١٣- التحذير من مخالطة أصحاب السوء والحثُّ على مخالطة الأخيار.

# من القيم المستفادة:

- الاعتناء بهذه السورة.
  - بغض الزنا وأهله .
    - حبُّ الصالحين .



|       |         | لسؤال الأول: أجب عمَّا يأتي:<br>١ - ما معنى « السورة » لغةً وشرعاً ؟                                  |
|-------|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       |         |                                                                                                       |
|       |         | ٢- دلِّل على عِظَم منزلة سورة النور:                                                                  |
|       |         |                                                                                                       |
| مبارة | قابل ال | السؤال الثاني : ضع علامة ( $$ ) مقابل العبارة الصحيحة وعلامة $(\mathrm{X})$ ماغير الصحيحة فيما يأتي : |
| (     | )       | ١- يدل قول الله تعالى : ﴿ سُورَةٌ أَنزَلْنَهَا ﴾ على علو الله - على خلقه .                            |
| (     | )       | ٢- إعراب كلمة ﴿ شُورَةٌ ﴾ مبتدأ مرفوع .                                                               |
| (     | )       | ٣- حد الزاني الأعزب جلد مئة وتغريب عام .                                                              |
| (     | )       | ٤ - سورة النور سورة مكية .                                                                            |
|       |         | لسؤال الثالث: أكمل ما يأتي:                                                                           |
|       |         | لايثبت الزنا إلا بأحد أمرين هما:                                                                      |
|       |         | – 1                                                                                                   |
|       |         | – <b>۲</b>                                                                                            |



|                               | السؤال الرابع: أجب عمَّا يأتي: ١ – اكتب حديثاً في فضل إقامة الحدود: |
|-------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
|                               | ١ - اكتب حديثاً في فضل إقامة الحدود:                                |
|                               |                                                                     |
|                               |                                                                     |
| الفاحشة ؟                     | ٢ - كيف سدت الشريعة الطرق المؤدية إلى                               |
|                               |                                                                     |
| لَّعَلَّكُمْ نَدَّكُرُونَ ﴾ ؟ | <ul><li>٣- لم ختمت الآية الكريمة بقوله تعالى ﴿</li></ul>            |
|                               |                                                                     |

# الدرس الثاني:



# القذف من الكبائر

سورة النور الآيتان (٤ - ٥)

#### تمهيد

قد عظّم الله - عظّل اللسان وبيّن لنا خطره وما يترتب على ألفاظه من مؤاخذات ؟ قال الله تعالى : ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ ١٨ ﴾ (١) ، وقال النبي - عَلَيْهِ - : « إذا أصبح ابن آدم فإن الأعضاء كلها تكفر اللسان ؟ تقول : اتق الله فينا فإنما نحن بك ، فإن استقمت استقمنا وإن اعو ججت اعو ججنا »(٢).

وقال - عَلَيْهُ - : « إن العبد ليتكلم بالكلمة من سخط الله لايلقى لها بالأيهوي بها في جهنم »<sup>(۳)</sup> .

#### قال الشاعر:

وليس يموت المرء من عشرة الرجل وعثرته بالرجل تبرى على مهل يموت الفتى من عثرة بلسانه فعثرته بالقول تودي برأسه

# وقال آخر:

احذر لسانك أيّها الإنسان يلدغنك إنه ثعبان كانت تخاف لقاءه الشجعان كم في المقابر من قتيل لسانه

فيجب على الإنسان أنّ يحفظ لسانه من الكذب والغيبة والنميمة والبهتان ، ورمي الناس بالباطل والطعن بالأخيار ، ويطهّر لسانه من بذيء الكلام ومن السبِّ والشتم ولاسيما قذف الناس

<sup>(</sup>١) سورة ق : ١٨.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٤/ ٢٠٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ( ٢٣٧٧ ) .

والتطاول على أعراضهم ؛ فإن انتشار هذه المساوئ يقطّع المجتمع ويزيد البغضاء والشحناء ، فلو وزن كلٌ منا ألفاظه وأقواله وامتثل لأمر الله - عَجْل في قوله ﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللّهَ وَقُولُوا وَزن كلٌ منا ألفاظه وأقواله وامتثل لأمر الله - عَجْل في قوله ﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللّهَ وَقُولُوا فَي قوله ﴿ يَاۤ يَهُمُ اللّهُ اللّهُ عَالَمُ اللّهُ اللّهُ وَقُولُوا لللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَالَمُ اللّهُ اللّهُ عَالَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ



# قال تعالى



وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرُ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمْ شَهَدَةً أَبَدًا وَأُولَكِيكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴿ ﴾ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعَدِ ذَالِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ۗ ﴿ ﴾ أَبَدًا وَأُولَكِيكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴿ ﴾ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعَدِ ذَالِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمُ ۗ

# مفردات الآيات:

| المعنى                                                                                                                    | النص القرآني              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| يقذفون بالزنا                                                                                                             | يَرْمُونَ                 |
| المؤمنات العفيفات                                                                                                         | ٱلْمُحْصَنَاتِ            |
| مفردها شاهد ، وهي مشتقة من الشهادة والشاهد يخبرعمَّا شاهده وعلم به                                                        | شُهَكَآءَ                 |
| جمع فاسق ، والفسق : هو الخروج عن طاعة الله - عَجْلِلًا-                                                                   | ٱلْفَاسِقُونَ             |
| التوبة : هي الرجوع والعودة إلى الله - ﴿ لَكُمْكُ - والإنابة إليه بالإيمان والعمل الصالح                                   | إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ |
| أصلحوا حالهم وعملهم بترك المعصية والبعد عنها                                                                              | وَأَصْلَحُواْ             |
| من أسماء الله الحسنى ، يدل على أنه سبحانه ذو مغفرة والمغفرة من الغفر وهو الستر والتجاوز فالله - الله عبده ويتجاوز عن ذنبه | غَفُورٌ                   |
| من أسماء الله الحسني ، يدل على أنه سبحانه ذو رحمة بعباده المؤمنين                                                         | ر کیم                     |

# الشرح الإجمالي للآيات:

#### بيان حد القذف:

بعد أنّ ذكر الله - عَلَيْ في الآيات السابقة حد الزنا وحكم مناكحة الزناة بين - عَلَيْ الفاحشة القذف وذلك كله صيانة للأعراض من الانتهاك والأذى ؛ والقضاء على وسائل إشاعة الفاحشة في مهدها ؛ قال تعالى : ﴿ وَالّذِينَ يَرُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ﴾ أي والذي يقذف المؤمنين والمؤمنات بوطء يوجب الحد كالزنا أو إتيان الذكران أو بنفيه من أبيه ، وذلك كأن يقول فلان زان فيقذفه بهذه الكلمة الخبيثة شدد الله عليه لغوياً فسُمي قذفه رمياً ، و أمره أنّ يحضر أربعة شهود زجراً يشهدون أمام الحاكم على صحة ما رمى به أخاه المؤمن ، وقد اشترط الشرع أربعة شهود زجراً للقاذف عمّا يتضرر به العباد ، و في اشتراط العدد بالأربعة يتحقق معنى الستر على عباد الله وعلى الشارع الحكيم ، ولأن الشيء كلما كثرت شروطه قل وجوده وذلك قصد الشارع ، فما التشديد في وجود الشهداء الأربعة إلا وقاية للمجتمع من كثرة القذف واستباحة أعراض المؤمنين ، فإن لم يأتي بالأربعة شهودٍ أُقيم عليه الحد المذكور في الآية بعد توفر شروط القذف فبه .

# شروط القذف

شروط القاذف

١ – العقل

٢- البلوغ

شروط الشيء المقذوف به ١- القذف بوطء يوجبَ الحدَّ ٢- نفيُ المرءِ من أبيه شروط المقذوف ١- العقل ٢- البلوغ ٣- الإسلام ٤- الحرية ٥- العفة

فيجلد القاذف ثمانين جلدةً على ظهره ويترتب على القذف ثلاثة أنواع من العقوبات:

١- عقوبة جسدية بالجَلد .

٢ - عقوبة مدنية برَدِّ هادته وعدم قبولها .

٣- عقوبة أخروية وذلك بأن يُعد فاسقاً .



وذلك معنى قوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرَمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبِعَةِ شُهَدَا وَهُمُ تُمَانِينَ جَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمُ شَهَدَةً أَبَدًا وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَلِيقُونَ ﴿ الْحَارِجُونَ عَن طاعة الله وطاعة رسوله حَلْدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمُ شَهَدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمُ شَهَدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَهُمُ شَهَدَةً وَلَا يَعْمِيةً ، ويلحق الرجال بالنساء في هذا الكلام بلا خلاف بين أهل العلم فمن قذف رجلاً كمن قذف امرأة مؤمنةً فالحكم واحد .

وخصّت الآية الكريمة النساء بالذكر لأن قذفهن أشنع والعار فيهن أعظم ، وما في ذلك من آثار سيئة عليها وعلى أهل بيتها وعائلتها ، بحيث يبتعد الناس عن الزواج منها ومن أهل بيتها ومن عائلتها بسبب هذه المقالة التي تنتشر انتشار النار في الهشيم ، وقد تكون أوهى من بيت العنكبوت .

# الحث على التوبة وصلاح العمل:

ثم قال الله تعالى : ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوا ﴾ ورَجَعوا عمّا قالوا وندموا عمّا تكلموا وكذّبوا أنفسهم واستغفروا الله من ذلك ، وعزموا على ترك العود إلى مثله ﴿ مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ ﴾ أي من بعد ما اقترفوا ذلك الذنب العظيم والقذف الذميم ﴿ وَأَصَّلَحُوا ﴾ أعمالهم وأحوالهم ﴿ فَإِنَّ ٱللّهَ عَفُورٌ رَحِيم بهم وَيَجُو ذلك الذنب العظيم بغد لهم بأن يستر عليهم ويتجاوز عنهم بعد التوبة ، وهو رحيم بهم و لا يعذبهم بهذا الذنب العظيم بعد ما تابوا منه ؛ فلا يكون القاذف بعد توبته مردود الشهادة ولا مرفوع العدالة ولا موصوفاً بالفسق على قول جماهير أهل العلم .

وفي الآية إشارة إلى غاية كرم الله - على ورحمته بعباده لأنه يستر عليهم ولا يظهر صدق أحدهم أو كذبه ، ولتأديبهم أوجب عليهم الحد .

وفي مشروعية هذا الحد إشارة إلى إمساك اللسان عن الخوض في أعراض المسلمين ؛ فلو تسامح الشرع في هذا الأطلق أناس ألسنتهم بأعراض بريئة كذباً وزوراً وبهتاناً ، فأوصد هذا الباب أمام هؤلاء الأفّاكين ومروجي الإشاعات فسبحان الحكيم العليم .

# من هداية الآيات:

- ١- بيان حد القذف وهو الجلد ثمانين جلدة لمن قذف مؤمناً أو مؤمنةً بالفاحشة وكان المقذوف بالغاً عاقلاً مسلماً عفيفاً .
  - ٢ سقوط عدالة القاذف إلاأنّ يتوب.
  - ٣- التوبة الناصحة الصادقة تنفع صاحبها في الدنيا والآخرة .
- ٤ الإشارة إلى رمي المحصنات من النساء أعظم وأشد ضرراً من رمي المحصنين من الرجال.
  - ٥- ثبوت الزنا بأربعة شهود من الرجال الأحرار البالغين.
    - ٦- إثبات اسمَى الله عَجَل الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى العَمَالُورُ ﴾ ﴿ ٱلرَّحِيمِ ﴾ .
  - ٧- فضل الله عَلَى عباده بأن شرع لهم التوبة إليه .

# من القيم المستفادة:

- احترام الأعراض.
  - خطورة اللسان .
- حبّ التوبة إلى الله.



| لسؤال الأول: اجب عمّا ياتي:                                         |
|---------------------------------------------------------------------|
| ١ – ما المراد بالقذف ؟                                              |
|                                                                     |
| ٢ – ماذا يحدث إن لم يأت القاذف بأربعة شهداء ؟                       |
|                                                                     |
| لسؤال الثاني: علّل ما يأتي:<br>- خصّت الآيات الكريمة النساء بالذكر. |
|                                                                     |
| لسؤال الثالث: ماذا يترتب على القاذف من أحكام بعد إقامة الحد عليه ؟  |
|                                                                     |
| <b>₩</b>                                                            |



# السؤال الرابع: اختر المكمل الصحيح لتكملة العبارات التالية بوضع خط تحته:



# الدرس الثالث:



# (IN)

# اللعان بين الزوجين

# سورة النور الآيات (٦ - ١٠)

#### تمهيد:

وهذا الحكم إذا قذف المرء غير زوجته أما إذا قذف زوجته بالزنا فعليه أنّ يدرك عظم ما يترتب على القذف بما يسمى باللعان ، و اللعان هو شهادات مؤكدات بأيمان من الطرفين ( الزوج و الزوجة ) مقرونة بلعنة أو غضب كما في الآيات التي معنا .

وفي تشريع اللعان من الحِكم العظيمة التي تدل على أنّ هذه الشريعة مُنزلة من عند ربِّ عليم حكيم .



# قال تعالى



وَالّذِينَ يَرْمُونَ أَزُواجَهُمْ وَلَرْ يَكُن لَهُمْ شُهَدَآءُ إِلّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَدَهُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَدَتْ بِاللّهِ إِنّهُ وَالْخَيْمِ فَلَمْ يُورُونَ أَزُواجَهُمْ وَلَرْ يَكُن لَهُمْ شُهَدَآءُ إِلّا أَنفُسُهُمْ فَشَهَدَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَدَتْ بِاللّهِ إِنّهُ لَمِنَ اللّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ الْكَاذِبِينَ ﴿ فَ وَيُدُرُونُا عَنْهَا اللّهِ عَلَيْهَا اللّهِ عَلَيْهَا اللّهِ عَلَيْهَا اللّهِ عَلَيْهُ وَرَحْمَتُهُ وَأَنّ اللّهَ تَوَابُ حَكِيمُ اللّهِ عَلَيْهَا إِن كَانَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنّ اللّهَ تَوّابُ حَكِيمُ ﴿ اللّهِ عَلَيْهَا إِن كَانَ مِنَ الصَّدِقِينَ ﴿ فَا فَضَلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنّ اللّهَ تَوّابُ حَكِيمُ ﴿ اللّهِ عَلَيْهُ إِنّهُ لَا لَهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنّ اللّهَ تَوّابُ حَكِيمُ اللّهِ عَلَيْهُ إِنّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنّ اللّهُ تَوّابُ حَكِيمُ اللّهِ عَلَيْكُوا فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنّ اللّهُ تَوّابُ حَكِيمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُوا فَصْلًا اللّهُ عَلَيْهُ وَيَعْمُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَرَحْمَتُهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَاللّهُ عَلَيْكُوا فَعْمُ لُولُوا فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنّ اللّهُ عَوْلًا فَعْمُ لُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنّ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَاللّهُ عَلَيْكُولُوا فَعْمُ لُلّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَاللّهُ عَلَيْكُولُوا فَعْمُ لُلّهُ عَلَيْكُولُوا فَاللّهُ عَلَيْكُولُوا فَاللّهُ عَلَيْكُولُوا فَعْمُ لَا اللّهُ عَمْ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُولُوا فَعْمُ اللّهُ عَلَيْكُولُوا فَاللّهُ عَلَيْكُولُوا فَعْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُوا فَعْمُلُوا فَا فَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَيْكُولُوا فَعَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُوا فَاللّهُ عَلَيْكُولُوا فَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُولُوا فَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُوا فَعْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُوا فَاللّهُ عَلَيْكُولُوا فَلْ اللّهُ عَلَيْكُولُوا فَعْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُولُوا فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُوا فَلْ أَلّهُ لَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

# مفردات الآيات:

| المعنى                                                                                  | النص القرآني     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| يتهمون أزواجهم بالفاحشة ويقذفونهن بالزنا                                                | يَرُمُونَ        |
| جمع زوج ، و يطلق الزوج في اللغة على المرأة كما يطلق على الرجل                           | أزُوكِجُهُمُ     |
| غضبه و نقمته ، وأصل اللعن الطرد من رحمة الله ومنه سُمي اللعان لعاناً لأن فيه ذكر اللعنة | لَعْنَتَ ٱللَّهِ |
| يدفع ، و الدرء : الدفع                                                                  | وَيَدُرُوا       |
| المراد به العقاب الدنيوي وهو الحدّ                                                      | ٱلۡعَذَابَ       |
| صيغة مبالغة من التوب ، أي : كثير التوبة على من رجع عن المعاصي بالرحمة و المغفرة         | تَوَّابُ         |
| يضع الأمور في مواضعها و يشرّع من الأحكام مافيه مصلحة العباد .                           | مُصِيم           |

# سبب نزول الآيات:

عن ابن عباس - عن ابن أمية قذف امرأته عند النبي - على سحماء فقال النبي - على البيّنة أو حدّ في ظهرك » فقال يا رسول الله إذا رأى أحدنا على امرأته رجلاً ينطلق يلتمس البينة ، فجعل النبي - على على البينة وإلا حد في ظهرك » فقال المرأته رجلاً ينطلق يلتمس البينة ، فجعل النبي - على الله ما يُبرِّئُ ظهري من الحد ، فنزل جبريل وأنزل عليه ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرُمُونَ أَزُوا جَهُمُ مَن . . ﴾ فقرأ حتى بلغ ﴿ إِن كَانَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ فانصرف النبي عليه ﴿ وَٱللَّذِينَ يَرُمُونَ أَزُوا جَهُمُ مَن . . ﴾ فقرأ حتى بلغ ﴿ إِن كَانَ مِن ٱلصَّدِقِينَ ﴾ فانصرف النبي وفلم منكما تائب » ، ثم قامت فشهدت فلما كانت عند الخامسة وقفوها وقالوا : إنها موجبة . قال ابن عباس فتلكأت ونكصت حتى ظننا أنها ترجع ثم قالت : لا أفضح قومي سائر اليوم ، فمضت فقال النبي - على - : « أبصروها فإن جاءت به أكحل العينين سابغ الأليتين خَدَلَّجَ الساقين فهو لشريك ابن سحماء فجاءت به كذلك ، فقال النبي - على - : « لولا ما مضى من كتاب الله لكان لي ولها شأن »(١) .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في تفسير سورة النور ( ٤٧٤٧ ) - رواه مسلم عن أنس في اللعان ( ١٤٩٦ ) .

# المعنى الاجمالي للآيات:

#### اللعان وصورته:

قال تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ أَزُو جَهُمْ ﴾ قال ابن كثير - وَالله - الله الكريمة فيها فرج للأزواج وزيادة مخرج إذا قذف أحدٌ زوجته وتعسر عليه إقامة البينة أنّ يلاعنها كما أمر الله اللأزواج » ، والمعنى : أنّ من قذف زوجته بالفاحشة واتهمها بالزنا ولم يكن لديه بينة تُثبِتُ صدقه فيما يدّعي ولا شهود يشهدون على صحّة ما قال ، فالواجب عليه أنّ يشهد أربعة شهادات بالله إنه لمن الصادقين تقوم مقام الشهداء الأربعة ليدفع عنه حد القذف ثم قال تعالى : ﴿ وَٱلْخَامِسَةُ أَنّ لَعَنَتَ ٱللّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِن ٱلْكَذِينَ ﴿ ﴾ ثم يحلف في المرة الخامسة بأن لعنة الله عليه إن كان من الكاذبين في رميه لها بالزنا .

وسميت الأيمان هنا شهادة لأنها أقيمت مقام الشهود وأصبحت بدل عنها .

ثم يأتي إلى الزوجة التي قذفها زوجها ولاعنها ، ويأمرها أنّ تقر بما رماها به ويقام عليها حد الزنا وهو هنا الرجم ، أو أنها تدفع ذلك بأن تشهد أربعة شهادات بالله أنها ما زنت والخامسة تدعوا على نفسها بغضب الله ، فتقول : أنَّ غضب الله عليَّ إن كان من الصادقين فيما رماني به ، وبذلك درأت عن نفسها العذاب الذي هو الحد وقد خُصت المرأة بالغضب وذلك أنّ الغالب أنّ الرجل لا يتجشم فضيحة أهله ورميها بالزنا إلا وهو صادق معذور ، وهي تعلم صدقه فيما رماها به ولهذا كانت الخامسة في حقها أنّ غضب الله عليها ؛ والمغضوب عليه هو الذي يعلم الحق ثم يحيد عنه .

وإعراب كلمة ﴿ ٱلْخَيْمِسَةُ ﴾ في قوله: ﴿ وَٱلْخَيْمِسَةُ أَنَّ لَعْنَتَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ ﴾ مبتدأ أي والشهادة الخامسة ، أما الخامسة في قوله: ﴿ وَٱلْخَيْمِسَةَ أَنَّ عَضَبَ ٱللَّهِ عَلَيْهَا آ ﴾ معطوف على أربعة أي وتشهد الخامسة .

# فضل الله ورحمته:

ذكر الله - عَجَلاً - رأفته بخلقه ولطفه بهم فيما شرع لهم من الفرج والمخرج من شدة ما يكون بهم من الضيق فقال تعالى : ﴿ وَلَوَلا فَضَلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُۥ ﴾ أي لوقعتم في كثير من الحرج على المشقة من أموركم و لعاجلكم بالعقوبة وفضح الكاذب منكم ولكنه تواب حكيم .

﴿ وَأَنَّ ٱللَّهَ تَوَّابُ ﴾ يوفق من شاء من عباده إلى التوبة ويقبلها منه ﴿ حَكِيمٌ ﴾ فيما يشرعه ويأمر به وفيما ينهى عنه ، والآية فيها حثُّ على التوبة والإنابة إلى الله - عَلَا .

وفيها تنبيةٌ إلى سعة هذه الشريعة وسموها وأنها حل لجميع الإشكالات والمشكلات.

وقد حُذف جواب ﴿ لَوَلَا ﴾ لتعظيم الأمر حتى يذهب الذهن فيه كل مذهب وهذا أبلغ في البيان .

# ما يترتب على اللعان من أحكام:

أولاً: سقوط حد القذف من الزوج وسقوط حدّ الزنا من الزوجة إن شهدت.

ثانياً: ثبوت الفرقة بينهما وتحريمها عليه تحريماً مؤبداً.

ثالثاً: نفى نسب الولد عن الزوج إن نفاه في اللعان بأن قال: « هذا الولد ليس مني».

# من هداية الآيات:

١- مشروعية اللعان و بيان صفته إذا حدث ما يوجبه .

٢- بيان سمو الشريعة وشمولها في مشروعية اللعان .

٣- تغليظ شأن اللعان وأنه أيمان مقرونة بلعن أو بغضب.

٤ - إذا تم اللعان بين الزوجين فإنهما لا يُعاقبان .

٥- بيان امتنان الله - على عباده بما شرع لهم من الفرج والمخرج من الضيق والشدة بفضله ورحمته .

٦- لاغنى للمرء عن ربه طرفة عين ولاأقل من ذلك .

٧- إثبات اسمين من أسماء الله الحسني ﴿ ٱلنَّوَّابُ ﴾ و ﴿ ٱلْحَكِيمِ ﴾ .

# من القيم المستفادة:

- تعظيم الشرع.

- بغض الفواحش.

- شكر الله - عَظِلًا- .





|                                                           | السؤال الأول: أجب عمّا يأتي:<br>١ - ما سبب نزول آية اللّعان؟ |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| في قوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرُمُونَ أَزُوا جَهُمْ ﴾ : | ٢ – اكتب قول ابن كثير – رُمُنُّيُّ – ر                       |
| الموضعين ؟                                                | ٣- ما إعراب ﴿ ٱلْخَامِسَةَ ﴾ في                              |
|                                                           | السؤال الثاني: أكمل ما يأتي:                                 |
| هي:                                                       | ۱ - الأحكام المترتبة على اللعان ه<br>أولاً:<br>ثانياً:       |
|                                                           | نابيا ثالثاً :                                               |
|                                                           |                                                              |

|                                                                            | السؤال الثالث: علَّل ما يأتي:                                                                       |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                            | ١ – تسمية الأيمان بالشهادة :                                                                        |
|                                                                            |                                                                                                     |
|                                                                            |                                                                                                     |
|                                                                            |                                                                                                     |
| في قوله : ﴿ وَٱلْخَامِسَةَ أَنَّ عَضَبَ ٱللَّهِ عَلَيْهَا ٓ إِن كَانَ مِنَ | ٧- تخصيص المرأة بالغضب                                                                              |
| في قوله: ﴿ وَٱلْخَنْمِسَةَ أَنَّ غَضَبَ ٱللَّهِ عَلَيْهَا إِن كَانَ مِنَ   | ٱلصَّندِقِينَ ﴿ اللهِ |
|                                                                            |                                                                                                     |
|                                                                            |                                                                                                     |
|                                                                            |                                                                                                     |
| قوله تعالى : ﴿ وَلَوْلَا فَضَلُّ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُۥ ﴾ :      | ٣- حذف جواب ﴿ لَوَّلًا ﴾ في ا                                                                       |
|                                                                            |                                                                                                     |
|                                                                            |                                                                                                     |



#### الدرس الرابع:



#### حادثة الإفك

# SOSO)

#### سورة النور الآيات ( ١١ - ٢٠)

#### تمهید:

مَن منَّا لا يعرف أمَّ المؤمنين عائشة - عَلَيْه - بإيمانها وفضلها وطهرها وعفافها وعلمها وفقهها وصدقها ويقينها وزهدها وورعها ؟

نشأت الصدّيقة في بيت الصدّيق ؛ أحبُّ الرجال إلى رسول الله - عَلَيْهِ - وأول من آمن به وكان صاحبه في السفر والحضر والأمن والخوف ، ولم يضن بنفس أو مال أو ولد في نصرة الله - عَلَيْ - ورسوله - عَلَيْهِ - .

ثم احتضنها بيت النبوة فعاشت في كنف رسول الله - عَلَيْه العلم وتترقى في مراتب الإيمان ، وكانت أحب الناس إليه .

سأل عمرو بن العاص - رسول الله - عَيْقَة - : أيُّ الناس أحب إليك يا رسول الله؟ قال : «عائشة» قال : فمن من الرجال؟ قال : « أبوها » (١٠) .

قال الشاعر - رَحْكُ -:

أكرم بعائشة الرِّضا من حارة بكر مطهرة الإزار حَصَانِ

هي زوج خير الأنبياء وبكره وعروسه من جملة النسوان

هي عُرْسه ، هي أنسه هي إلفه هي إلفه هي عُرْسه ، هي حِبُّه صدقاً بلا إدهان

ومما أجمع عليه المسلمون براءة عائشة - على أرميت به ، وأنها أمٌ للمؤمنين ؛ قال ابن القيم - عما رُميت به ، وأنها أمٌ للمؤمنين ؛ قال ابن القيم - وَاللهُ - مِينًا براءة أم المؤمنين عائشة - على رماها به أهل الإفك : « ومن خصائصها أنّ الله - عَلَيْ - برّأها مما رماها به أهل الإفك ، وأنزل في عذرها وبراءتها وَحْياً يُتلى في محاريب المسلمين

(١) رواه البخاري - كتاب فضائل الصحابة ( ٣٦٦٢ ) صحيح .

وصلواتهم إلى يوم القيامة ، وشهد لها بأنها من الطيبات ووعدها بالمغفرة والرزق الكريم وأخبر سبحانه أنّ ما قيل فيها من الإفك كان خيراً لها ، ولم يكن ذلك الذي قيل فيها شراً لها ولا عائباً لها ولا خافضاً من شأنها ، بل رفعها الله بذلك وأعلى قدرها وأعظم شأنها وصار لها ذكراً بالطيب كالبراءة بين أهل الأرض والسماء ؛ فيا لها من منقبة ما أجلّها » .

وناسب أنّ نذكر إجماع الأمة على كفر من قذف أم المؤمنين عائشة - عَلَيْها- .

قال القاضي أبو يعلى - على - على الله منه كفر بلا خلاف ، وقد حكى الإجماع على هذا غير واحد وصرّح غير واحد من الأئمة بهذا الحكم » .

وقال ابن قدامة - عِن : « فمن قذفها بما برأها الله منه فقد كفر بالله العظيم » .

وقال النووي - عَلَيْ - : « براءة عائشة من الإفك وهي براءة قطعية بنص القرآن العزيز فلو تشكك فيها إنسان والعياذ بالله صار كافراً مرتداً بإجماع المسلمين » .

وقال ابن القيم - عِنْهُ - : « واتفقت الأمة على كفر قاذفها » .

فقُبحاً لمن طعن في عرض السيدة عائشة ولم يرفع رأسه بما صرح به الله - عَجَل في القرآن من براءتها ولم يستح من رسول الله - عَيَالي - في التكلم بعرض زوجته .



# قال تعالى



إِنَّ ٱلَّذِينَ جَاءُ و بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنكُوْ لَا تَحْسَبُوهُ شَرًّا لَكُمْ بَلْ هُو خَيْرٌ لَكُوْ لِكُلِّ آمْنِ فِي مِنْهُم مَا ٱكْتَسَبَ مِنَ ٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنكُوْ لَا تَحْسَبُوهُ شَرًّا لَهُ وَخَالُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّ الْوَلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ طَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَاللَّهُ مَنْ اللهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ مَا أَنُوا بِالشَّهُ مَلَ اللهِ عَلَيْهُ وَلَا مِاللهِ عَلَيْهُ وَلَا مِلْا اللهِ عَلَيْهُ وَلَا مِلْمُ اللهِ عَلَيْهُ وَلَا مِلْمُ اللهِ عَلَيْهُ وَلَا مِلْمُ اللهِ عَلَيْهُ وَلَا مِلَا اللهِ عَلَيْهُ وَلَا مُعَلِيمٌ فَي اللهُ عَلَيْهُ وَلَا مِلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا مُعَلِيمٌ فَي اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا مِلْهُ اللّهِ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ فَي مَا أَفَضَمْتُمْ فِيهِ عَذَابُ عَظِيمٌ اللهِ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلِهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلَا عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلِهُ الللّهُ عَلَيْهُ وَلِهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللللّ

إِذْ تَلَقُّوْنَهُ, بِأَلْسِنَتِكُو وَتَقُولُونَ بِأَفُواهِكُو مَّا لِيُسَ لَكُم بِهِ عِلْمُ وَتَعْسَبُونَهُ, هَيِّنَا وَهُوَ عِندَ السَّهِ عَظِيمُ ﴿ اللَّهِ عَظِيمُ ﴿ اللَّهِ عَظِيمُ ﴿ اللَّهِ عَظِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَلَا اللَّهُ عَلِيمُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الللَّهُ عَلَيْ الللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللللَّهُ عَلَيْ الللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ الللَ

#### مفردات الآيات:

| المعنى                                                       | النص القرآني                |
|--------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| أسوأ الكذب وأقبحه وهو مأخوذ من أفك الشيء إذا قلبه عن وجهه    | بِٱلْإِفْكِ                 |
| أصلها في اللغة الجماعة الذين يتعصبون بعضهم لبعض              | ه رو<br>عصبة                |
| لاتظنوه                                                      | لَا تَحْسَبُوهُ             |
| الشر ما زاد ضرره على نفعه ، والخير ما زاد نفعه على ضرره      | شَرَّا                      |
| تحمّل                                                        | تَوَلَّك                    |
| أكبر الإفك ومعظمه ، والذي تولاه هو عبد الله بن أُبيّ بن سلول | کبره,                       |
| كذبٌ بيِّن ظاهر                                              | إِفْكُ مُّبِينٌ             |
| لولا: أداة تحضيض وحث بمعنى هلاّ                              | لَّوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ |
| لأصابكم                                                      | لَمْسَّكُون                 |
| فيما خضتم فيه ، يقال أفاض في الحديث إذا خاض فيه              | فِي مَا أَفَضْتُمْ فِيدِ    |
| من التلقي وأصلها تتلقونه فحذفت إحدى التائين                  | إِذْ تَلَقَّوْنَهُ          |

| شيئاً يسيراً لا يلحقكم فيه إثم                                                               | هَيِّنَا           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| تنزيه لله - على النقائص والعيوب ، وتنزيهاً لك من أنّ نتكلم بهذا الإفك العظيم                 | سُبْحَنك           |
| أي هذا كذب فظيع ، والبهتان هو أنّ يُقال في الإنسان ما ليس فيه                                | بُهْتَنُ عَظِيمٌ   |
| ينصحكم الله ويذكركم ، والموعظة : ذكر الأحكام مقرونة بالترغيب والترهيب وما يليِّن القلوب      | يَعِظُكُمُ ٱللَّهُ |
| تفْشو وتنتشر                                                                                 | أَن تَشِيعَ        |
| هي الزنا ، أو القول السيء ، وفي الأصل هو القول أو الفعل المتناهي في القُبح                   | ٱلْفَاحِشَةُ       |
| اسم من أسماء الله الحسنى ، وهو دال على أنه سبحانه ذو رأفةٍ بعباده وخلقه ، والرأفة أشد الرحمة | رَّهُ وَفُّ        |

#### سبب نزول هذه الآيات:

نزلت هذه الآيات الكريمة في شأن حادثة الإفك التي أشاعها رأس الكفر والنفاق عبد الله بن أبيّ بن سلول للنيل من أم المؤمنين عائشة - الله عنها من أم المؤمنين عائشة - الله عنها عنها من أم المؤمنين عائشة - الله عنها عنها من أم المؤمنين عائشة - الله عنها عنها من أم المؤمنين عائشة الله عنها عنها منها به أهل النفاق والكذب .

قال الشوكاني - والقصة على المسلمون على أنّ المراد بما في الآية ما وقع من الإفك على عائشة أم المؤمنين » والقصة طويلة ومؤثرة وذات دروس مفيدة ينبغي الرجوع إليها وقراءتها بتمعن (١) .

#### وموجز القصة:

أن عائشة - ﴿ قد خرجت مع رسول الله - ﴿ قيلِهِ - في غزوة المريسيع سَنَة ستٍ من الهجرة ، فلما قفل رسول الله - ﴿ وَاجعاً إلى المدينة نزلوا في أحد المنازل القريبة من المدينة فذهبت أم المؤمنين عائشة - ﴿ الله على حاجتها فانقطع عقدها ، فلما عادت إلى رحلها علمت بانقطاعه وضياعه فرجعت تلتمسه وتأخرت في طلبه ، فلما أذن رسول الله - ﴿ عَلَيْهِ - حملوا هودجها على بعيرها وهم يظنون أنها فيه وسار الركب ، فلما عادت عائشة - ﴿ الى منازل الركب لم تجد

أحداً فبقيت في مكانها تنتظرهم فغلبها النوم فنامت - إلى موادها اقترب منها فعرفها ، فاستيقظت المعطل - وكان قد تأخر عن الجيش ، فلما رأى سوادها اقترب منها فعرفها ، فاستيقظت بقدومه فأناخ بعيره ، وحملها - إلى منها وصل بها إلى القوم علم المنافق عبد الله بن أبي بن سلول بالحادثة فاستغلها ليتشفى من رسول الله - فأشاع الإفك و البهتان ونشر الخبر بينهم ليشيعوه هم وينشروه في المسلمين ، فانتشر الإفك والبهتان وتأثر رسول الله - وأبو بكر حيات و الصديقة - والمسلمون جميعاً .

وبعد شهر من هذه الحادثة أنزل الله - عَجَليّ - هذه الآيات الكريمات تبرئةً لعائشة - عَليّ - .

## الشرح الإجمالي للآيات:

#### حادثة الإفك وابتلاء الصالحين:

بعد أنّ ذكر سبحانه حكم القذف عموماً وحكم من قذف زوجته ، ذكر في هذه الآيات العشر براءة عائشة أم المؤمنين - على ماها به أهل الإفك والبهتان من المنافقين ، صيانة لعرض رسول الله - قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُ و بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنكُمْ ﴾ أي إن الذين جاءوا بالكذب والبهتان جماعة منكم أيّها المؤمنون ، تعاونوا وأجمعوا أمرهم على إعلانه وإذاعته بين الناس لمقاصد لهم أخفوها والله - عليم بما يفعلون ، وهذا يدل على أنه قد يأتي البلاء على المسلمين من بعض المنتسبين إليه ، وفي التعبير بقوله تعالى : ﴿ عُصْبَةٌ مِنكُونَ ﴾ بيان أنّ هؤلاء شرذمة قليلون ، وأنهم هم الذين ينشرونه لاأنهم عدد كثير من الناس .

والمراد بقوله تعالى : ﴿ عُصِّبَةٌ مِنكُورٍ ﴾ أي الجماعة الذين تكلموا في شأن عائشة - ﴿ فِي صَفُوان بن المعطل - وَ فِي صَفُوان بن المعطل - وَ فِي صَفُوان بن المعطل - وَ فَي صَفَوان بن المعطل - وهم ثلاث رجال وامرأة ؛ عبد الله بن أُبيّ بن سلول رأس المنافقين ، وحسّان بن ثابت ومسطح بن أثاثة وحمنة بنت جحش .

ثم قال الله تعالى : ﴿ لَا تَحْسَبُوهُ ثَكُر اللهِ عَلَى عَلَم اللهِ وَعَمِّ وَعَمِّ وَكُرْبٍ مِن جِرَّاتُه ﴿ بَلُ هُوَ خَيْرٌ لَكُوْ ﴾ لِلا كان له من العاقبة الحسنة ، وما نالكم من الأجر العظيم من أجل عظم المصاب وشدة الفتنة .

والخِطاب في قوله تعالى : ﴿ لَا تَحْسَبُوهُ شَرًّا لَّكُم مَلْ هُوَ خَيْرٌ لَّكُم ۗ ﴾ للنبي - عَلَي - ولزوجته

قال الشاعر وقد صدق:

قد ينعم الله بالبلوى وإن عظمت ويبتلي الله بعض القوم بالنعم

ثم ذكر الله - عناب من اجترحوه كلُّ منهم بقدر ما خاض فيه ، فقال تعالى : ﴿ لِكُلِّ مَهُم مِّا ٱكْتَسَبُ مِنَ ٱلْإِثْمِ ﴾ أي لكل امرئ منهم جزاء ما اجترح من الإثم بقدر ما خاض فيه ، فإن بعضهم تكلم وبعضهم ضحك كالمسرور الراضي بما سمع وبعضهم أقل وبعضهم أكثر ، وسيجزي الله به هؤلاء إن لم يتب الله عليهم ويعفو عنهم ، و ﴿ ٱكْتَسَبَ ﴾ أبلغ من (كسب) لأن زيادة المبنى تدل على زيادة المعنى في الغالب .

ثم قال الله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِى تُوكِّ كِبُرَهُۥ مِنْهُم لَهُۥ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ أي والذي تحمّل معظم ذلك الإثم منهم وهو عبد الله بن أُبيّ بن سلول له عذاب عظيم في الدنيا والآخرة ، أما في الدنيا فبإظهار نفاقه على رؤوس الأشهاد ، وأما في الآخرة فبعذاب لا يقدر قدره إلا الله - عَلَى سوء نيته و خبث طويته و تقصّده لأذية النبي - عَلَيْهُ - .

#### عتاب الله - عَلِيّ لله على الإيمان:

قال الله تعالى : ﴿ لَوَلآ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِمٍ مَ خَيرًا وَقَالُواْ هَاذَا إِفْكُ قَالَ الله تعالى : ﴿ لَوَلآ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِمٍ مَ خَيرًا وَقَالُواْ هَاذَا إِفْكُ مُبِينٌ ﴾ هذا عتاب للمؤمنين في عدم ظنهم الخير بأنفسهم وردّ الأكاذيب وتوجيه وتأديب لهم

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب الروضة - ٥٦٤٥ .

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في كتاب الزهد - ٢٣٩٦ .

﴿ لَّوَلَآ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ﴾ ﴿ لَّوْلآ ﴾ هنا للتوبيخ على التفريط في أمر قد مضى ، وفيه تحذير من المستقبل ؛ والمعنى هلا إذ سمعتم هذا الإفك ﴿ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِهِمْ خَيرًا ﴾ أي ظن المؤمنون والمؤمنات كحسان بن ثابت ومسطح بن أثاثة وحمنة بنت جحش وغيرهم من المؤمنين ﴿ بِأَنفُسِمٍمْ خَيْرًا ﴾ ظنُّوا بقلوبهم بأمر أم المؤمنين وصفوان - ﴿ يُشْكُمُ - وغيرهم من المؤمنين خيراً ، بأن غلَّبوا جانب حسن الظن والخير والعفاف في عائشة وصفوان - وفي تعبيره بقوله تعالى : ﴿ بِأَنْفُسِمِمْ ﴾ إشارةً إلى أنّ المؤمنين والمؤمنات كلهم بمثابة نفس واحدة .

والآية فيها تحذير من سوء الظن ، وفي الحديث قوله - عَلَيْهِ - : « إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث »(١) ورُوي عن أم أيوب الأنصاري - الله عن الله الماس في أمر عائشة؟ » فقال - رَوْالْكُ - : « هذا إفك مبين ، أكنتِ فاعلته؟ » قالت : « معاذ الله ، قال : عائشة والله خيرٌ منك » ، فنزلت هذه الآية الكريمة تصديقاً وتأييداً (٢) .

## إلزام القَذَفَة بالبينة:

ثم أخبر الله - عَلَيْهِ أَنَّ من تمام ما يقوله المؤمنون ﴿ لَّوْلَا جَآءُو عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآءً ﴾ أي هلاّ جاء الخائضون بأربعة شهداء يشهدون على ما قالوا ﴿ فَإِذْ لَمْ يَأْتُواْ بِٱلشُّهَدَآءِ فَأُولَيِّكَ ﴾ أي الخائضون في الإفك ﴿ عِندَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْكَاذِبُونَ ﴾ أي في حكم الله - عَنِلً - هم الكاذبون الكاملون في الكذب.

وفي هذه الآية الكريمة تعظيم حرمة عرض المسلم بحيث لا يجوز الإقدام على رميه من دون نصاب الشهادة بالصدق ، هذا إذا كان القاذف صادقاً ، فكيف إذا كان كاذباً؟! ولهذا أمر النبي - عِلَيْهِ - بإقامة حد القذف على حسان ومسطح وحمنة ، أما عبد الله بن أبيّ بن سلول فيحتمل أنه لِخبثه ومكره كان يشيع الخبر بتلميح والايُصرِّح.

#### فضل ورحمة:

ثم قال الله - عَجَلِق - مخاطباً أهل الإيمان ممن تكلم في الإفك ورزقه الله - عَجَلِق - التوبة كحسّان

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في النكاح (٥١٤٤) ومسلم في البر والصلة . (٢) تفسير القرطبي (٢٠٢/١٢) .

ومسطح وحمنة ، أما من غرق في النفاق فهؤلاء ليس عندهم من الإيمان والعمل الصالح حتى يتاب عليهم بل أعدّ الله لهم عذاباً عظيماً في الآخرة .

قال الله تعالى : ﴿ وَلَوْلَا فَضَلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي الدُّنيا وَالْآخِرَةِ لَمَسَّكُمْ فِي مَا أَفَضَتُمْ فِيهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي الدنيا بضُروب النعم التي من أجلّها الإمهال عَذَابُ عَظِيمٌ ﴿ اللّهِ عَلَيْكُمْ اللّهِ عَلَيْكُمْ فِي الدنيا بضُروب النعم التي من أجلّها الإمهال للتوبة ، ورحمته في الآخرة بالعفو بعد التوبة لعجّل لكم العقاب في الدنيا من جراء ما خضتم فيه من حديث الإفك والبهتان .

وكلمة ﴿ لَوْلا ﴾ هنا حرف امتناع لوجود ، أي : امتناع العذاب لوجود رحمة الله وفضله . وقوله تعالى : ﴿ فِي ٱلدُّنْيَا ﴾ الدنيا : هي الدار التي نحن فيها وسميت بذلك من الدنو أي القرب أي لقربها من الزوال ، وقيل : الدنيا مأخوذة من الدناءة لأنها حقيرة دنيئة لا قيمة لها بالنسبة للآخرة كما قال تعالى : ﴿ فَمَا مَتَعُ ٱلْحَكَيُوةِ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرة كِما قال تعالى : ﴿ فَمَا مَتَعُ ٱلْحَكِوةِ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرة كِما قال تعالى : ﴿ فَمَا مَتَعُ ٱلْحَكِوةِ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرة لِللَّا قَلِيلُ ﴾ (١) .

﴿ وَٱلْأَخِرَةِ ﴾ هي الدار التي بعد هذه الدنيا وسُميّت بذلك لأنها آخر دار وهي دار القرار .

#### عظم ذلك الذنب:

﴿ إِذْ تَلَقَّوْنَهُ، بِأَلْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفُواهِكُمْ مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمُ وَتَعْسَبُونَهُ، هَيِّنَا وَهُوَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهِ عَظِيمٌ ﴿ اللهِ عَظِيمٌ ﴿ اللهِ عَلَمُ اللَّهِ عَظِيمٌ ﴿ اللهِ عَلَمُ اللَّهِ عَظِيمٌ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ ا

## وصفهم الله - عَلَق بارتكاب ثلاثة آثام وعلَّق مس العذاب العظيم بها:

1- تلقي الإفك بالألسنة ﴿ إِذْ تَلَقُّوْنَهُۥ بِأَلْسِنَتِكُمْ ﴾ ، فقد كان الرجل يلقى أخاه فيقول له : ما وراءك؟ فيحدثه حديث الإفك حتى شاع وانتشر حتى لم يبق بيت ولاناد إلا شاع فيه ، فهم قد فعلوا جَهْدَ المستطاع في نشره . وأضيف التلقي إلى الألسن لسرعة التكلم به حال سماعه من أول وهلة .

٢- إن الإفك قول بلا روية ولا فكر ﴿ وَتَقُولُونَ بِأَفُواهِكُم ﴾ فهو قول باللسان لا يترجِم عمّا في القلب ﴿ مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلَمُ ﴾ و ليس له ما يشهد من علم أو قرائن وهذا عتاب

وتأديب ، فالمسلم ينبغي عليه أنّ يحذر من أنّ يحدِّث بكل ما سمع ، قال رسول الله - عَلَيْهِ - : « كفي بالمرء إثماً أنّ يحدِّث بكل ما سمع »(١)

٣- استصغار ذلك الإفك ﴿ وَتَحْسَبُونَهُ، هَيِّنَا وَهُو عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ ﴾ وحسبانه مما لا يُؤبه له وهو عند الله عظيم الوزر مستحق لشديد العقوبة ، وكيف وهو يمس عرض رسول الله - عَلَيْهُ - وعائشة والصديق و آل البيت أجمعين - عَلَيْهُ - وعائشة والصديق و آل البيت أجمعين - عَلَيْهُ - .

وهذا يدل على عِظم ذلك الذنب وأنه جُرمٌ كبير، وإذا كان الله وصف الإفك بأنه عظيم عنده فلا يستطيع أحد أنّ يقدِّر كُنَهِ عظم القول وخطورته إلا العظيم سبحانه؛ وفي الحديث: «إن الرجل ليتكلم بالكلمة من سخط الله لا يدري ما تبلغ، وفي رواية: لا يلقي لها بالاً يهوي بها في النار أبعد مما بين السماء والأرض» (٢).

#### عتاب للمؤمنين وموعظة لهم:

قال الله تعالى : ﴿ وَلَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَا أَن نَتَكُلَّم بِهِذَا ﴾ هذا عتاب لجميع المؤمنين ، أي : هلا إذ سمعتم حديث الإفك قلتم تكذيباً للخائضين فيه المفترين له ، ما ينبغي لنا ولا يمكننا أنّ نتكلم بهذا الحديث ولا يصدر ذلك منا بوجه من الوجوه . ومعنى قوله تعالى : ﴿ سُبْحَنكَ هَلَا أُبُهَتَنُ عَظِيمٌ ﴾ التعجب من أولئك الذين جاءوا بالإفك ، وأصل التسبيح التنزيه لله سبحانه ثم كثر حتى استُعمِل في كل مُتعَجَّبٍ منه . ﴿ هَلَا أُبُهَتَنُ عَظِيمٌ ﴾ أي هذا كذب عظيم لكونه قيل في أم المؤمنين - ﴿ وصدوره مستحيل شرعاً من مثلها .

وعظ سبحانه الذين خاضوا في الإفك فقال تعالى: ﴿ يَعِظُكُمُ اللّهُ أَن تَعُودُواْ لِمِثْلِهِ ٓ أَبدًا ﴾ أي نصحكم الله - ﴿ إِن كُنُمُ مُؤْمِنِينَ ﴾ فإن الإيمان يقتضي عدم الوقوع في مثله ما هذا القذف مُدَّة حياتكم ، ﴿ إِن كُنُمُ مُؤْمِنِينَ ﴾ فإن الإيمان يقتضي عدم الوقوع في مثله ما دمتم ، وفيه تهييج عظيم وتقريع بالغ . ﴿ وَيُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمُ الْآلَايَاتِ ﴾ في الأمر والنهي لتعملوا بذلك وتتأدبوا بآداب الله وتنزجروا عن الوقوع في محارمه ﴿ وَاللّهُ عَلِيمٌ ﴾ بما تبدونه وتخفونه ﴿ حَكِيمٌ ﴾ في تدبيراته لخلقه .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في المقدمة .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في الرقاق (٦٤٧٧) ومسلم في الزهد (٢٨٨٨) .

#### تهديد ووعيد:

مازال السياق في عتاب المؤمنين الذي خاضوا في الإفك فقال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ ٱلْفَاحِشَةُ فِي ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ أي يحبون أنّ تُنشَر الفاحشة وتنتشر في المحصنين والمحصنات من المؤمنين والمؤمنات ، ﴿ لَهُمُ عَذَابُ ٱلْيُمُ ﴾ أي عذاب موجع ﴿ فِي ٱلدُّنيًا ﴾ بإقامة الحد عليهم واللعن والذم من الناس ، ﴿ وَٱلْآخِرَةِ ﴾ أي وفي الآخرة بعذاب النار وبئس المصير . وفي الصحيح قوله - عليه - : « المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده » (۱) ثم قال الله تعالى : ﴿ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ وَٱنتُمُ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ فرد وا الأمور إلى ربكم ترشدوا ، ولا ترووا ما لا علم لكم به ولا سِيّما حلائل رسول الله - عليه - فتهلكوا .

ثم كرر الله - عَنِل فضله ورحمته على عباده للمنة عليهم بترك المعاجلة بالعقاب. فقال تعالى: ﴿ وَلَوْلاَ فَضُلُ اللّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللّهَ رَءُوفُ رَحِيمٌ ﴿ اللّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللّهَ رَءُوفُ رَحِيمٌ ﴿ اللّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللّهَ مَعْل الله عنا الإعذار والإنذار. وجملة ﴿ وَأَنَّ اللّهَ رَءُوفُ رَحِيمٌ ﴿ وَلَوْلا ﴾ محذوف لدلالة ما قبله اللّه رَءُوفُ رَحِيمٌ ﴿ وَلَوْلا ﴾ محذوف لدلالة ما قبله عليه أي لعاجلكم بالعقوبة.

#### من هداية الآيات:

- ١- بشاعة الإفك وعظم جرمه .
- ٢- حرمة القول والخوض في ذلك دون علم.
  - ٣- العقوبة على قدر الجرم.
- ٤ إثبات براءة أم المؤمنين على الله فيها أهل الإفك .
- ٥ فضل أم المؤمنين عائشة ﴿ وعناية الله كَالله بها .
- ٦- فضيحة أهل الإفك وبيان أنّ ما جاءوا به كذب وإفك مبين وبهتان عظيم.
  - ٧- ابتلاء الله عَجَل لله عنين فيه رفع لدرجاتهم وتكفير لسيئاتهم .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب الإيمان (١٠) ومسلم في كتاب الإيمان (٤١).

- ٨- وجوب حسن الظن بالمؤمنين وأن الأصل فيهم العدالة والبراءة والخير والعفاف.
- ٩- مطالبة القاذف بأربعة شهداء يشهدون بصحة ما قال وإلا فهم كاذبون في حكم الله -عيل .
  - ١- التثبت في الأخبار وفي نقل الكلام ، والإمساك عن الخوض في الكلام الباطل.
    - ١١- الذب عن عرض المسلم برَدِّ ما يقال فيه من الكذب.
    - ١ ٢ إثبات أسماء الله الحسنى: العليم الحكيم الرؤوف الرحيم.
- ١٣- الوعيد الشديد والتهديد الأكيد لمن أشاع الفاحشة في أهل الإيمان ، بالعذاب الأليم في الدنيا والآخرة .
- ١٤ الإشارة إلى أنّ المنافقين في المجتمع الإسلامي يسعون لنشر المنكرات والباطل بين المؤمنين ويتحيّنون الفرص لإشاعة الفاحشة فيهم .
- ٥١- قد يغرر بفئة من المؤمنين فيشاركون في نقل الإشاعة ويتولون نشرها ولكن للطف الله -عَيْل وعلمه بسرائر القلوب لم يعاجلهم بالعقوبة .

#### من القيم المستفادة:

- تقبيح الكلام السيئ .
  - بغض النفاق.
- حب عائشة عليه -



| السؤال الأول: في ضوء دراستك للآيات أجب عن الأسئلة الآتية: ١ - إلام يشير التعبير بقوله تعالى: ﴿ عُصْبَةٌ مِنكُورُ ﴾؟ |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢- لمن الخطاب في قوله تعالى : ﴿ لَا تَحْسَبُوهُ شَرًّا لَكُمْ بَلَ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ ؟                           |
| ٣- لم وصف الحق تبارك وتعالى حادثة الإفك « بالخير » ؟                                                                |
| السؤال الثاني: بيِّن معاني الكلمات الآتية:<br>١- ﴿ إِفْكُ مُّبِينٌ ﴾                                                |
| ٧- ﴿ تَوَلَّكِ ﴾ ٢- ﴿ تَوَلَّكِ ﴾                                                                                   |
| ٣- ﴿ إِذْ تَلَقُّوْنَهُۥ ﴾<br>٤- ﴿ كِبْرَهُۥ ﴾                                                                      |
| o – ﴿ تَشِيعَ ﴾                                                                                                     |

# السؤال الثالث: استخرج من آيات الدرس ما يدل على المعاني الآتية:

| النص القرآني | المعنى                      |   |
|--------------|-----------------------------|---|
|              | العقوبة على قدر الجرم       | ١ |
|              | عتاب الله - عَنِل الله عنين | ۲ |
|              | التحذير من سوء الظن         | ٣ |
|              | حسن الظن بالمؤمنين          | ٤ |

#### الدرس الخامس



# (RE

# اتباع الشيطان أصل الشر

## سورة النور الآيات (٢١ - ٢٦)

#### تمهيد

يا مؤمنون الربُّ يناديكم ، يوجهكم يأمركم وينهاكم ، وما أجمل ما قاله الصحابي الجليل عبد الله بن مسعود - رَوَا الله عنه الله يقول : ﴿ يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ . . . ﴾ فأرعها سمعك فإما خير تؤمر به ، أو شر تنهى عنه » .

وهذه الآيات التي معنا ينهانا الله - عن إتباع خطوات الشيطان الذي هو مادة الشر وأصله ، ومن خطواته وطرائقه إشاعة الإفك بين المؤمنين ، ليوقعهم فيما يغضب الله - الله ويسيء إلى المؤمنين .

فالواجب على المرء الاستعاذة بالله من شر الشيطان والنهي عن سبله وخطواته ، وأن يتخذه عدوًّا كما أمر الله - عَجَلًا - .





يَّاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَّبِعُواْ خُطُورَتِ ٱلشَّيْطَانِ وَمَن يَتَّغِ خُطُورَتِ ٱلشَّيْطَانِ فَإِنَّهُ عَالْمُنُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكِي مِنكُم مِّن أَحَدٍ أَبَدًا وَلَكِكِنَّ ٱللَّهَ يُزَكِّي مِنكُم مِن يَشَاءُ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ اللَّهَ وَلَا يَأْتُلُ أَوْلُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُمْ وَٱلسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أَوْلِي ٱلْقُرْبِي

#### مفردات الآيات:

| المعنى                                                                                                                                              | النص القرآني     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| لاتأخذوا بها ولاتقتفوها                                                                                                                             | لَا تَنَّبِعُواْ |
| جمع خطوة وهي ما بين القدمين في المشي : والمراد لا تمشوا في سبله وطرقه من الأفعال الخبيثة                                                            | خُطُوكِتِ        |
| كل متمردٍ عاتٍ خارج عن طاعة الله عِيَلِيّ مأخوذ من شطن بمعنى : بعد عن رحمة الله وعن كل خير                                                          | ٱلشَّيْطَينِ     |
| كل ما فحش و قبح في الشرع والعرف                                                                                                                     | بِٱلْفَحْشَآءِ   |
| ما تنكره النفوس فتنفر عنه ، والمنكر : اسم جامع لكل شر                                                                                               | وَٱلْمُنكَرِ     |
| ما طهّر من دنس الشرك والذنوب والمعاصي                                                                                                               | مَازَكَي         |
| اسم من أسماء الله الحسنى الذي يدل على صفة السمع ، فالله على الله على الله على الله على الله على الله على الله المعلى الأصوات خفيها وجليها وعلانيتها | سَمِيع           |
| اسم من أسماء الله الحسني الذي يدل على صفة الرؤية أحاط بكل شيء                                                                                       | عليمً            |
| ولا يحلف ، من الألية وهي اليمين                                                                                                                     | وَلَا يَأْتَلِ   |

| أصحاب الصلاح والمال                                                                | أُوْلُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُورْ وَٱلسَّعَةِ |
|------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| العفو ترك العقوبة على الذنب والتجاوز عنها                                          | وَلْيَعُفُواْ                            |
| الصفح ترك التثريب واللوم                                                           | ۅؘۘڵؽڞڣۘڂٛۅؖٲ۠                           |
| عن الفاحشة البعيدات عنها فلا تخطر لهن على بال                                      | ٱلْغَافِلَاتِ                            |
| يعطيهم الله جزاء أعمالهم وافياً تاماً والدين هنا بمعنى الجزاء                      | يُوفِيمِمُ ٱللَّهُ دِينَهُمُ             |
| الثابت فالله سبحانه حق وصفاته حق وربوبيته حق وألوهيته حق                           | ٱلْحَقَّ                                 |
| البيّن في ذاته وربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته الموضح للأحكام<br>والشرائع والآيات | ٱلْمُبِينُ                               |

#### سبب نزول قوله - عَظِلًا - :

## ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُواْ ٱلْفَضْلِ مِنكُورٌ وَٱلسَّعَةِ . . . ﴾

قال أبو بكر وكان ينفق على مسطح لقرابته وفقره: والله لا أنفق عليه شيئاً أبداً بعد الذي قال في عائشة - في الله: ﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُوْلُوا ٱلْفَضْلِ مِنكُرُ وَٱلسَّعَةِ ﴾ إلى قوله: ﴿ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ فقال أبو بكر: ﴿ إني لأحب أنّ يغفر الله لي ، فرجع إلى مسطح النفقة التي كان ينفق عليه ، وقال لا أنزعها منه أبداً » (١).

## الشرح الإجمالي للآيات:

#### التحذير من اتباع خطوات الشيطان:

قال الله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَنَّبِعُواْ خُطُوَتِ ٱلشَّيْطُنِ ۚ ﴾ دعا الله سُنَكَالُهُ أهل الإيمان المصدقين بكتابه ورسوله - عَلَيْهِ - أنّ يجتنبوا خطوات الشيطان ، وهي سبله وطرائقه ومن أسوأ طرقه محبةُ إشاعةِ الفاحشة في الذين آمنوا .

واعلم - رحمك الله تعالى - أنّ نداء الله تعالى بهذا النداء العظيم ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ فيه فوائد ، منها :

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في المغازي والتفسير ( ٤١٤١) (٤٧٥٠) .

- أنَّ الاتصاف بالإيمان أعظم وصف وأشرفه عند الله تعالى .
- تشريف وتكريم للمؤمنين وحث على الاتصاف بهذا الوصف.
  - أنَّ الإيمان يتضمن العلم والعمل والعقيدة والشريعة .
  - أنّ الإيمان يدعوا للأعمال الصالحة ويحرك القلوب.

وفي قوله تعالى : ﴿ لَا تَنَبِعُواْ خُطُورِتِ ٱلشَّيْطَنِ ﴾ تنبيه إلى أنه يخطو بالمرء خطوة خطوة الله عندة إلى ما يبغض الله صَحَلِق من الفاحشة والمنكر ، وهذا من خبثه وكيده ، ولهذا أُمرنا بالاستعاذة من شره .

ثم ذكر الله و النهي عن اتباع خطوات الشيطان فقال: ﴿ وَمَن يَتَبِع خُطُورِتِ ٱلشَّيطَانِ فَقَالَ الله وَ وَمَن يَتَبِع أَمُنُ بِٱلْفَحَشَاءِ وَٱلْمُنكَرِ ﴾ أي ومن يتبع الشيطان يرتكب الفاحشة والمنكر لأنه لايأمر إلابهما ، ومن هذا شأنه لا ينبغي اتباعه ولا طاعته ؛ فالشيطان هو أصل الشرور ومادتها والناشر لها والمزيّن لها .

قال ابن كثير - رُهِنُتُ - حول هذه الآية الكريمة : « هذا تنفير وتحذير من ذلك بأفصح عبارة وأوجزها وأبلغها وأحسنها » وقد صدق - رُهِنُتُ - .

ثم أكّد سبحانهِ منّته على عباده فقال : ﴿ وَلَوْلَا فَضْمَلُ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ, مَا زَكِنَ مِنكُم مِّنَ أَحَدٍ أَي

أي ولو لا فضل الله - عليكم ورحمته بكم بتوفيقكم للتوبة التي تمحو الذنوب وتغسل أدرانها ما طهّر أحد منكم من ذنبه و كانت عاقبته النكال والوبال لعاجلكم بالعقوبة . ﴿ وَلَكِنَّ ٱللّهُ يُرَكِّي مَن يَشَآء ﴾ أي ولكن الله تعالى يطهّر من يشاء من عباده بقبول توبتهم من تلك الذنوب التي اجترحوها تفضلاً منه ورحمة ، ﴿ وَٱللّهُ سَمِيعٌ ﴾ لما تقولون بأفواهكم ويسمع أنين المذنبين وتوبة التائبين ، ويستجيب لدعاء من دعاه سبحانه ، ﴿ عَلِيمٌ ﴾ قد أحاط بكل شيء علماً ، ومن ذلك أنه يعلم من يستحق التزكية والتطهير ومن لا يستحق ذلك ، وفي ختم هذه الآية بهذين الاسمين الكريمين إشارة إلى مراقبة الله - عَلِيلً .

#### العفو والصفح من شيم الكرام:

﴿ وَلَا يَأْتَلِ أُولُوا الْفَضِّلِ مِنكُرْ وَالسَّعَةِ أَن يُؤْتُواْ أُولِي الْقُرْبَى وَالْمَسَكِكِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ ﴾ أي ولا يحلف من كان ذا فضل وسعة منكم أيها المؤمنون بالله ، ألا يعطوا ذوي قرابتهم المساكين المهاجرين

يحلف من كان ذا فصل وسعه منكم ايها المؤمنون بالله ١١٧ يعطوا دوي فرابتهم المساكين المهاجرين كمسطح ابن خالة أبي بكر الذي كان فقيراً وهاجر من مكة إلى المدينة وشهد مع رسول الله بدراً.

وما كان هذا الأمر إلا بعد أنّ أنزل الله - عَلَق الله عليه عائشة - عَلَق وطابت النفوس وتاب الله على من تكلم من المؤمنين ، وأُقيم الحد على من أُقيم عليه - تفضل الله - عَلَق ويبه مسطح وقد أذنب ذنباً تاب الله عليه منه وضرب الحدّ عليه .

وفي هذه الآية إشارة إلى أنّ من وقعت منه هفوة أو زلة اتبع فيها ما يسخط الله - الله عنها من وقعت منه هفوة أو زلة اتبع فيها ما يسخط الله عنها الله ع

ثم اعلم - رحمك الله تعالى - أنّ الصدقة على القريب صدقة وصلة لقوله - على السكين هو الذي لا «الصدقة على المسكين صدقة ، وعلى ذي الرحم اثنتان صدقة وصلة » (۱) ، والمسكين هو الذي لا يجد إلا بعض كفايته أو لا يجد شيئاً وسُمي بذلك لأن الفقر أسكنه . والمراد بالمسكين هنا الفقير ؛ أما المهاجرون فمنهم من هاجر من مكة إلى المدينة ، وحقيقة الهجرة الانتقال من بلد الشرك والخوف إلى بلد الإيمان والأمن ، وذكر المهاجرين هنا للتنبيه على شرف الهجرة .

أمر الله - على العفو والصفح فقال تعالى: ﴿ وَلَيْعَفُواْ وَلَيْصَفَحُواْ ﴾ أي وليتركوا عقوبتهم على ذلك بحرمانهم مما كانوا يؤتونهم قبل ذلك ، وليعودوا لهم إلى مثل الذي كان لهم عليهم من الإنفاق والإفضال ، ﴿ وَلَيْصَفَحُوااً ﴾ أي يعرضوا عمّا قالوه فلا يذكروه لهم ولا يذّكرونهم به فإنه يحزنهم و يسوءهم ولاسيما وقد تابوا و أُقيم الحد عليهم .

وقد رغبهم الله - عَلَى العفو بقوله : ﴿ أَلَا يَحِبُونَ أَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَكُمْ ۗ ﴾ ألا تحبون أنّ يستر الله عليكم ذنوبكم ويتجاوز عنها بإفضاله عليكم ، إذ الجزاء من جنس العمل ، و ﴿ أَلَا ﴾ أداة عرض لاستمالة قلوب المخاطبين .

وكان جواب الصديق - رَحِيْ الله عنه عنه الله أرغب أنّ تغفر لنا ربنا » ثم رجّع إلى مسطح ما كان يصله من النفقة وقال: «والله لاأنزعها منه أبداً »، وفي الآية ترغيب في الخير وحثُّ على المبادرة إليه والمسارعة والمنافسة فيه.

#### الوعيد لمن قذف بريئاً:

بعد أنّ ذكر الله - عَلِق حادثة الإفك وبيّن عقاب من اتهم الصدّيقة به أعقب بذكر حكم عام وهو أنّ كل من اتهم محصنة مؤمنة غافلة فهو مطرود من رحمة الله بعيدٌ عن دار نعيمه ، إلا من تاب وأحسن التوبة وعمل صالحاً .

قال الله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ﴾ أي يقذفونهن بالفاحشة ﴿ ٱلْمُحْصَنَتِ ﴾ العفيفات المطهرات ، ﴿ ٱلْعَنْفِلَتِ ﴾ عن الفاحشة البعيدات عنها وذلك لحسن سرائرهن و طهارة قلوبهن و سلامة صدورهن ، ﴿ ٱلْمُؤْمِنَاتِ ﴾ الصادقات المنقادات لله تعالى ﴿ لُعِنُواْ فِي ٱلدُّنيَا وَ اللَّخْرَةِ ﴾ أبعدوا عن رحمة الله ﴿ وَلَمُمُ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ في الدنيا و الآخرة في الدنيا بحد القذف و ألم المعصية ، وفي الآخرة بالنار ولعذائها أشدُّ وأشقى .

ثم قال الله - عَلَيْم أَلْسِنَتُهُم وَأَيْدِيمِم أَلْسِنَتُهُم وَأَيْدِيمِم أَلْسِنَتُهُم وَأَيْدِيمِم وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَعَمُّمُونَ الله الحجة عليهم من أنفسهم عليهم ألسنتهم بما تكلموا بها من الخوض في الباطل ، مِن رمي المحصنات بالزنا وإشاعة الفاحشة والغيبة والنميمة وغير ذلك ، وتشهد عليهم أيديهم بما بطشوا واعتدوا وتشهد عليهم أرجلهم بما مشوا بها إلى الباطل والحرام والظلم .

ثم قال الله تعالى : ﴿ يَوْمَبِدِ يُوفِيهِمُ ٱللهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللهَ هُو ٱلْحَقُّ ٱلْمُبِينُ ﴿ اَي الله على الله على أعمالهم ويعلمون أنّ ما كانوا يوعَدون به في حياتهم الدنيا من العذاب هو الحق الذي لاشك فيه ، ويزول عنهم كل ريب كان قد ألمَّ بهم في الدنيا .

وفي الآية إخبار عن عرصات يوم القيامة حيث يظهر الحق من الحق سبحانه الذي لا يُظلَم أحد بين يديه وسيجازي كلُّ بعمله .

#### براءة أم المؤمنين السيدة عائشة - عَلَيْهُ - :

زاد الله - على التأكيد ببراءة السيدة عائشة - على وأوضح ذلك وأجلاه ، وذاك أنّ السُّنة الجارية بين الخلق مبنية على مشاكلة الأخلاق والصفات بين الزوجين ، فالطيبات للطيبين ، ورسول الله - على من أطيب الطيبين ، فيجب كون الصِّديقة من أطيب الطيبات على مقتضى العقل والعادة .

قال الله تعالى: ﴿ الْمَغِيثِينَ ﴾ أي والخبيثين ﴾ أي الخبيثات من النساء للخبيثين من الرجال ﴿ وَٱلْخَبِيثُونِ وَ الْحَبِيثُونِ مَن الرجال للخبيثات من النساء ، لأن المجالسة من دواعي الألفة ودوام العشرة ، ﴿ وَٱلطّيبَاتُ لِلطّيبِينَ ﴾ أي والطيبات من النساء للطيبين من الرجال ﴿ وَٱلطّيبَاتُ ﴾ أي والطيبون أيضاً للطيبات منهن ، لا يتجاوزونهن إلى من عداهن ، وإذا كان رسول الله - عليه والمسبون أطيب الأطيبين وخيرة الأولين والآخرين ، استبان أنّ الصدّيقة حيث أطيب الطيبات واستبان بطلان ما أشاعه المرجفون من أهل الإفك والبهتان .

قال الله تعالى : ﴿ أُولَكِيكَ ﴾ أي أولئك الطيبون والطيبات ومنهم صفوان وعائشة ﴿ مُبَرَّءُونَ مِمَّا يَقُولُونَ ﴾ أي مبرءون مما قاله أهل الإفك . ﴿ لَهُم مَّغْفِرَةٌ ﴾ أي لهم مغفرة عن ذنوبهم ﴿ وَرِزْقٌ كَارِيمٌ ﴾ عند ربهم في جنات النعيم .

> وما أجمل ما قاله حسان بن ثابت - رَوْقَيُهُ - في مدح السيدة عائشة - عَالِهُ - : حَصانٌ رَزانٌ ما تُزَنُّ بريبة وتصبحُ غرثى من لحوم الغوافل

أي وتصبح جائعةً من لحوم النساء الغافلات عن الفاحشة لا تقع في أعراضهن.

#### من هداية الآيات:

١- حرمة اتباع الشيطان فيما يزيّنه من الباطل والسوء والفحشاء والمنكر.

٢ - بيان أنّ متابعة الشيطان تؤدي إلى صيرورة المرء شيطاناً يأمر بالشر.

- ٣- أن من وُفِّق إلى الخير والطاعة وطُهِّر من الذنوب وهذا فضل من الله تعالى ورحمة فلا يأخذه العجب والغرور .
  - ٤ إشاعة الفاحشة في الذين آمنوا من سبل الشيطان وطرقه.
  - ٥- مشروعية الحنث (١) في اليمين إذا كان في الحنث زيادة خير مع وجوب الكفارة.
    - ٦- التئام النفوس القبيحة بعضها مع بعض ، والنفوس الطيبة بعضها مع بعض .
      - ٧- البعد عن الفواحش علامة طهر ونقاء .
      - ٨- تزكية النفوس تكون بالإيمان والعمل الصالح والبعد عن الذنوب والآثام.
        - ٩- الترغيب في الصدقة والإحسان ولاسِيَّما على الأقارب الفقراء.
          - ٠١- الترغيب في العفو والصفح.
          - ١١- الإشارة إلى فضل الصدّيق أبي بكر رَوْلُكُ .
- ١٢- الوعيد الشديد والتهديد الأكيد للذين يرمون المؤمنات العفيفات الغافلات بالفاحشة .
- 17- بيان منزلة المرأة المسلمة في الإسلام وعلو مكانتها بأن صان كرامتها وحفظها من كل شر .
- ١٤ شهادة الأعضاء على الإنسان يوم القيامة تقتضي صلاح الأعمال وحسنها ومحاسبة النفس قبل يوم حسابها .
  - ٥ ١ بيان براءة السيدة عائشة وصفوان والشيخ مما رميا به من الإفك .

#### من القيم المستفادة:

- الحذر من الشيطان .
  - تعظيم الأعراض.
- مراقبة الله عَجْلِلّ .



| ائده :          | اء عظیم ، من فو | **             | لسؤال الأول : أكمل ه<br>في قوله تعالى ﴿ يَثَأَيُّ |
|-----------------|-----------------|----------------|---------------------------------------------------|
| <br>            |                 |                |                                                   |
| <br>            |                 |                | ۲                                                 |
| <br>            |                 |                | <b>٣</b>                                          |
| المعاني الآتية: | س ما يدل على    | ج من آيات الدر | لسؤال الثاني: استخر                               |

| النص القرآني | المعنى                               |   |
|--------------|--------------------------------------|---|
|              | التحذير من اتباع الشياطين            | ١ |
|              | التئام النفوس بعضها ببعض             | ۲ |
|              | الترغيب في العفو والصفح              | ٣ |
|              | شهادة أعضاء الإنسان عليه يوم القيامة | ٤ |

# السؤال الثالث : ضع علامة ( $\sqrt{}$ ) مقابل العبارة الصحيحة ، وعلامة (X) مقابل العبارة غير الصحيحة فيما يأتي :

- ١- متابعة الشيطان لا يحوّل المرء إلى شيطان يأمر بالشر . ( )
- ٢- التوفيق إلى الخير والطاعة والتطهير من الذنوب فضل من الله عَلَا الله عَلَا . ( )
- ٣- يجوز الحنث في اليمين إذا كان فيه زيادة خير مع وجوب الكفارة . ( )
- ٤ رغّب الإسلام في الصدقة والإحسان على الأقارب الفقراء . ( )

| ين في قوله تعالى : ﴿ دِينَهُمُ ٱلْحَقَّ ﴾ الأموال التي أخذنا ديْناً من الناس | ٥- المراد بالد   |
|------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| ( )                                                                          | في الدنيا .      |
| من خلال فهمك لآيات الدرس ، هل يصح الحنث باليمين ؟ وضّح                       | السؤال الرابع: م |
|                                                                              |                  |
|                                                                              |                  |
|                                                                              |                  |



#### الدرس السادس



# CER

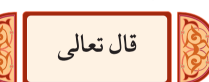
#### آداب الاستئذان وحرمة البيوت

سورة النور الآيات ( ٢٧ - ٢٩ )

#### تمهيد:

من نعم الله - العظيمة أنّ جعل للإنسان بيتاً يسكن ويستقر فيه ، فتسكن روحه وتطمئن نفسه ويأمن فيها على نفسه وماله وعِرضه ، ويأمن على عورته وحرمته ، ويستريح فيه من أعباء الحياة ؛ ويقيه من الأمطار والعواصف والرياح والبرد والحرقال تعالى : ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ الْمُورِكُمْ مَنَ الْأَمْطَارِ وَالْعُواصِفُ وَالْرِياحِ وَالْبِرِدُ وَالْحِرِ قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ الْمُعَارِ وَالْعُواصِفُ وَالْرِياحِ وَالْبِرِدُ وَالْحِرِ قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ الْمُعَالِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ولا يكون البيت كذلك إلا حين يكون حرماً آمناً لا يستباح إلا بعلم أهله وإذنهم ، ولقد كانوا في الجاهلية يهجمون هجوماً بلا استئذان ولا سلام ، وقد يطّلِعون على ما لا يحب أصحاب البيت الاطلاع عليه وهذا مما يؤذي ويحرج ، ولكن الله - عَلَيّل الله منين بالآداب العالية والأخلاق المثالية الفاضلة ومن ذلك أدب الاستئذان والزيارة والسلام .



يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَدْخُلُواْ بِيُوتِا عَيْرَ بِيُوتِكُمْ حَقَّى تَسْتَأْنِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٰ الْفَرْمَ عَلَيْ اللَّهُ الْحَجْعُواْ فَالْرَجِعُواْ فَالرَّجِعُواْ هُو اَذْكَى لَكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللِمُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة النحل : ٨٠ .

#### مفردات الآيات:

| المعنى                                                                                     | النص القرآني             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| حتى تستأذنوا وسُمي بذلك لأن الداخل يأنس إذا أُذن له . وأصل الاستئناس :<br>طلب الأنس بالشيء | حَقَّل تَسُـ تَأْنِسُواْ |
| لأجل أنّ تتذكروا وتتعظوا                                                                   | لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ |
| هو أطهر لكم وأكرم لنفوسكم                                                                  | هُوَ أَزِّكَى لَكُمَّ    |
| حرج وإثم                                                                                   | جُنَاحُ                  |
| ليس فيها ساكن                                                                              | غَيْرَ مَسْكُونَةِ       |
| ما ينتفع به من مطعم أو مشرب أو ملبس أو غير ذلك والمتاع يطلق على المنفعة                    | فِيهَا مَتَنعٌ لَّكُمْ   |
| ما تظهرون                                                                                  | مَا تُبَدُّون            |
| وما تبطنون وتسرّون                                                                         | وَمَا تَكُثُمُونَ        |

#### سبب النزول:

عن عدي بن ثابت قال : جاءت امرأة من الأنصار فقالت : يا رسول الله إني أكون في بيتي على حال لاأحبّ أنّ يراني عليها أحد لا والد ولا ولد ، فيأتي الأب فيدخل عليّ ، وإنه لا يزال يدخل عليّ رجل من أهلي وأنا على تلك الحال فكيف أصنع ؟ فنزلت هذه الآية : ﴿ لَا تَدْخُلُواْ مِيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمُ حَقّ نَسَتَأْنِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَهْلِها أَ ﴾ . قال المفسرون : فلما نزلت هذه الآية قال أبو بكر الصديق - وَ الله على عليه على الله أفرأيت الخانات والمساكن في طرق الشام ليس فيها ساكن ؟ فأنزل الله تعالى : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَدْخُلُواْ بُيُوتًا غَيْر مَسْكُونَةٍ ﴾ .

## الشرح الإجمالي للآيات:

#### أدب رفيع

بعد أنّ ذكر الله ﴿ الله الله الله الله على أنّ الله على الله على الأمر بالاستئذان ، وذلك أنّ الاستئذان من أسباب الوقاية من الاطلاع على

ما لا يجوز ، والنظر إلى العورات وما قد يؤدي إليه ذلك من الوقوع في الفاحشة أو القذف وذكر عورات الآخرين ؛ وقد قال النبي - على « إنما جُعل الاستئذان من أجل البصر » ( ) . ففي هذه الآيات يؤدِّب الله - على عباده المؤمنين بالآداب الجليلة ويدعوهم إلى التخلق بكل أدب رفيع ، فيأمرهم بالاستئذان وبالسلام قال الله تعالى : ﴿ يَكَأَيُّما اللّهِينَ ءَامَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْر بيع ، فيأمرهم بالاستئذان وبالسلام قال الله تعالى : ﴿ يَكَأَيُّما اللّهِيانِ إذا أراد أحدكم أنّ يدخل بيتا بيوت عن تسَمَّ أَنِسُوا وَتُسَرِّونَ عَلَى اللّه على عوراتهم ؛ فلا غير بيته فليستأذن أهل البيت قبل دخوله إذناً يحفظ به كرامتهم ويأمنون به على عوراتهم ؛ فلا تجوز مباغتتهم من غير استئذان كما يفعل العدو ، ولا تُمتهن حرمة البيوت وتُكشف العورات وتُنزع الغيرة من النفوس ، وتصدير الخطاب بلفظ الإيمان مُشْعِرٌ بِعلوِّ مكانة المؤمن عند الله وين الغيرة من النفوس ، وتصدير الخطاب بلفظ الإيمان مُشْعِرٌ بِعلوِّ مكانة المؤمن عند الله وين المناد مجرد الإذن بل بتمام حصول أنس أهل البيت بالزائر .

ثم أمر الله ويجلّ بالسلام على أهلها ﴿ وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَهْلِها ﴾ أي بقولكم: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته، وقد جاءت السُّنة عن النبي ويَكُلُّه بتقديم السلام على الاستئذان فعن كلدة ويَكُلُّه قال: « دخلت على النبي ويَكُلُّه ولم أسلّم ولم استأذن فقال النبي ويَكُلُه : « إذا « ارجع فقل السلام عليكم أأدخل ؟ » ، وقد جاءت السنة أيضاً بأن الاستئذان ثلاثاً لحديث: « إذا استأذن أحدكم ثلاثاً فلم يؤذن له فلينصرف » (٢) .

﴿ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ أي الاستئذان والسلام خير لكم أيّها المؤمنون من الهجوم على البيوت دون استئذان أو سلام ، فالاستئذان والسلام خير للمستأذن ولأهل البيت لما يترتب عليه من مصالح دينية ودنيوية ﴿ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ لأجل أنّ تتذكروا وتتعظوا وتعملوا بحوجب تلك الآداب الرفيعة ﴿ تَذَكَّرُونَ ﴾ فعل مضارع حُذف منه إحدى التاءين .

## ماذا يفعل إذا لم يجد فيها أحداً ولم يؤذن له ؟

قال الله تعالى : ﴿ فَإِن لَمْ تَجِدُواْ فِيهَآ أَحَدًا فَلا نَدْخُلُوهَا حَتَّى يُؤْذَنَ لَكُمُ ۗ ﴾ أي فإن لم تجدوا في البيوت التي لغيركم أحداً ممن يُستأذن عليه فلا تدخلوها حتى يؤذن لكم بدخولها

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ١٢٤١) ومسلم (٢١٥٦).

<sup>(</sup>٢) رُواه البخاري قي الاستئذان (٢٠٦٢) ومسلم (٢١٥٤).

من جهة من يملك الإذن ﴿ وَإِن قِيلَ لَكُمُ ٱرْجِعُواْ فَٱرْجِعُواْ ﴾ أي إن قال لكم أهل البيت ارجعوا فارجعوا ، ولاتنتظروا بعد ذلك أنّ يأذنوا لكم بعد أمرهم لكم بالرجوع .

ثم بين الله - على الباب فقال من الإلحاح وتكرار الاستئذان والقعود على الباب فقال تعالى : ﴿ هُوَ أَزَكِنَ لَكُمُ ﴾ أي أفضل وأطهر من التدنس بالمشاحة على الدخول لما في ذلك من سلامة الصدر والبعد عن الريبة والفرار من الدناءة ﴿ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ لا تخفى عليه من أعمالكم خافية .

#### البيوت التي ليست بمسكونة:

ولمّا بيّن الله - عَلَيْكُمُ مُنَاحُ أَن تَدَخُلُواْ بُيُوتًا غَيْرَ مَسْكُونَةِ فِيهَا مَتَنعُ لَكُمْ ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمُ مُنكُونة فِقال تعالى : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمُ مُنكُونة فِيهَا مَتَنعُ لَكُمْ ۚ ﴾ أي ليس عليكم أيّها المؤمنون إثم ولا حرج أنّ تدخلوا بيوتاً غير معدّة لسكن قوم معينين ، بل معدة ليتمتع بها من يحتاج إليها كائناً من كان كالفنادق والحوانيت والحمامات ونحوها مما فيه حق التمتع لك كالمبيت فيها وإيواء الأمتعة والبيع والشراء والاغتسال ونحو ذلك ، لأن السبب الذي من أجله مُنعَ دخول البيت هو الاطلاع على عورات الناس والوقوف على أسرارهم وهذا غير موجود فيها .

ثم ختم الله وَ الله وَ الآية الكريمة بقوله تعالى : ﴿ وَاللّهُ يَعَلَمُ مَا تُبُدُونِ وَمَا تَكُتُمُونَ ﴾ أي ما تظهرون تكتُمُون ﴾ فالله و الله و الله علم أحوالكم الظاهرة والباطنة ﴿ مَا تُبُدُونَ ﴾ أي ما تظهرون بألسنتكم من الاستئذان إذا استأذنتم على أهل البيوت المسكونة ، ﴿ وَمَا تَكُتُمُونَ ﴾ أي وما تضمرون من حب الاطلاع على عورات الناس أو من قصد ريبة أو فساد ، وفي الآية الكريمة وعيد لا يخفى على من تأمل وتدبر .

#### من هداية الآيات:

١- مشروعية الاستئذان ووجوبه على كل من أراد أنّ يدخل بيتاً مسكوناً غير بيته .

٢- جعل الله - عَجَلاً - كل طاعة خيراً وبركة وإن كانت كلمة طيبة .

- ٣- وجوب الرجوع إذا لم يؤذن للداخل للمستأذن بالدخول.
  - ٤ مشروعية السلام وأنه من شعائر الإسلام.
  - ٥- لا حرج من الدخول في البيوت إذا لم تكن مسكونة .
- ٦- حماية الشريعة للبيوت وصيانتها وحفظها للأسرار والأحوال الخاصة.

#### من القيم المستفادة:

- التأدب بآداب الشرع.
- احترام خصوصيات الآخرين .
  - الاعتزاز بالشريعة .



| السؤال الأول: أجب عمّا يأتي:<br>١- ما مناسبة الآيات الكريمة بما قبلها؟                                                                                                                                                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٢ – وضّح المشار إليه في قوله تعالى : ﴿ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ ﴾ :                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                           |
| السؤال الثاني: فسّر الآيات التالية:  ١- قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَدْخُلُواْ بِيُوتًا غَيْرَ بِيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُواْ وَتُسَلِّمُواْ عَلَىٰٓ أَهْلِهَا ذَلِكُمْ خَيُّرُ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾: |
| <ul> <li>٢- قوله تعالى : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَدَخْلُواْ بِيُوتًا غَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَنَعٌ لَّكُمْ وَاللَّهُ<br/>يَعْلَمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ إِنَّ ﴾ :</li> </ul>                                                      |

| عبارة | بل ال | السؤال الثالث: ضع علامة ( $$ ) مقابل العبارة الصحيحة ، وعلامة ( $\mathrm{X}$ ) مقا      |
|-------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
|       |       | غير الصحيحة فيما يأتي:                                                                  |
| (     | )     | ١ – أصل الاستئذان طلب الأنس بالشيء .                                                    |
| (     | )     | ٢- المتاع هو كل ما ينتفع به من مطعم أو مشرب أو ملبس أو غير ذلك .                        |
| (     | )     | ٣- الاستئذان مستحب على من أراد أنّ يدخل بيتاً مسكوناً غير بيته .                        |
| (     | )     | ٤ - جاء في السنة أنّ الاستئذان خمس مرات .                                               |
| (     | )     | ٥ - في قوله تعالى : ﴿ وَٱللَّهُ يَعَلَمُ مَا ثُبَّدُونَ وَمَا تَكُثُمُونَ ﴾ وعد ووعيد . |
|       |       | السؤال الرابع: اكتب بعضاً من حِكم الاستئذان:                                            |
|       |       |                                                                                         |
|       |       |                                                                                         |



#### الدرس السابع:

# (SEE

# سدُّ الشريعة لذرائع الشر

سورة النور الآيتان (٣٠ - ٣١)

#### تمهيد:

إن من المقاصد العظيمة للشريعة الإسلامية السمحة إقامة مجتمع سليم لا تُهاج فيه الشهوات في كل لحظة ولاتستثار فيه الغريزة . ومن ذلك ما أمر الله - عَلَى المؤمنين والمؤمنات من غض الأبصار وحفظ الفروج وتزكية للنفوس ، وتطهيراً للمجتمع من أدران الفاحشة ومجنباً النفوس المؤمنة من أسباب الإغراء والغواية ، فأغلق – بحمد الله – كل نوافذ الفتنة وأبواب الفاحشة وحال دون وصول ذلك السهم المسموم ، فالنظرة بريد الشهوة ورائد الفجور .



# قال تعالى



قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَرِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ فَلِكَ أَزَكَى لَمُمُّ إِنَّ اللَّه خِيرُ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضَ مِنْ أَبْصَرِهِمْ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ اللَّهُ وَمُنَاتِ يَغْضُضَ مِنْ أَبْصَرِهِنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ اللَّهُ وَلَيْتِهِنَ أَوْ اللَّهُ وَلَيْتِهِنَ اللَّهُ وَلَيْتِهِنَ أَوْ اللَّهُ وَلَيْهِنَ أَوْ اللَّهُ وَاللَّهِ مِنَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْهِ مِنَ اللَّهِ عَلَى مَن وَيَنْتِهِنَ أَوْ لِلْهَ اللَّهِ جَمِيعًا أَيْهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَيْمُ وَلَا يَصْرِينَ بِأَرْجُلِهِنَ اللَّهِ جَمِيعًا أَيْهُ اللَّهُ جَمِيعًا أَيْهُ اللَّهُ وَلَا يَضُرِينَ بِأَرْجُلِهِنَ اللَّهُ وَلَا يَضُونِ اللَّهُ وَلَا يَضْرِينَ بِأَرْجُلِهِنَ اللَّهِ عَمْولَتُهُ مِنَ اللِّهُ وَلَا يَضْرِينَ وَتُوبُواْ إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيْهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَيْمُ وَلَا يَضَرِينَ بِأَرْجُلِهِنَ اللَّهُ مَا مَا مُلَكُمَ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا يَضُونِ اللَّهُ وَلَا يَضْونَ وَالْوَلِهُ وَلَا إِلَى اللَّهُ جَمِيعًا أَيْهُ اللَّهُ مَا مُلَكِنَا لَكُونَ اللَّهُ وَلَا يَصْوَلُونَ وَلَا يَعْمُونَ وَلَالِ اللَّهُ وَلُولُولُ إِلَى اللَّهُ جَمِيعًا أَيْهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُولِ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ اللَّهُ وَالْمُؤْمِلُولُولُولُو

#### مفردات الآيات:

| المعنى                                                                      | النص القرآني            |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| أصل الغض : إطباق الجفنين بحيث يمنع الرؤية ، والمراد كفّ البصر عن الحرام     | يَغُضُّواْ              |
| أطهرلهم                                                                     | أزكى لمئم               |
| الخبير هو العالم ببواطن الأمور ودقائقها                                     | خَبِيرُ                 |
| جمع زينة وهي ما يتزين به من الحلية وغيرها                                   | ڒؚؠڶؘؾۘۿؙڹۜ             |
| جمع خمار وهو ما تغطي به المرأة رأسها وتستر به نفسها                         | بِخُمُرِهِنَّ           |
| جمع جيب والجيب من القميص طوقه وهو فتحة في أعلى القميص . والمراد الفق والصدر | جُيُوبِينَّ             |
| البعولة الأزواج جمع بعل وهو الزوج ويطلق أحياناً على السيد                   | لِبُعُولَتِهِنَ         |
| أي الجواري والإماء                                                          | مَلَكَتُ أَيْمَانُهُنَّ |
| الحاجة أي غير أصحاب الحاجة إلى النساء                                       | ٱلْإِرْبَةِ             |
| الصبي الصغير الذي لم يبلغ الحلم                                             | ٱلطِّفَٰلِ              |
| جمع عورة وهي كل ما يستحيي من إظهاره ويسوء الإنسان اطلاع غيره عليه           | عَوْرَاتِ               |

#### الشرح الإجمالي للآيات:

#### طهارة القلوب والأعمال:

أمر الله سُرِيكُ المؤمنين بما فيه سعادتهم في الدنيا والآخرة ، وحفظهم من الوقوع في الفواحش والمحرمات ، بما فيه طهارتهم وسلامة قلوبهم . قال الله تعالى : ﴿ قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا وَالْحَرمات ، بما فيه طهارتهم وسلامة قلوبهم . قال الله تعالى : ﴿ قُل لِلمُؤْمِنِينَ المنقادين لشرع الله الخاضعين مِنْ أَبْصَرِهِمْ وَيَحَفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ﴾ قل يا أيها النبي للمؤمنين المنقادين لشرع الله الخاضعين لأوامر الله تعالى أنّ يكفوا أبصارهم عمّا لا يجوز النظر إليه من المحرمات كالنساء الأجنبيات والمردان من الذكور ، ومن تلك المحرمات أيضاً ما تبثه القنوات والفضائيات والشبكات من أفلام تنافي الخلق الإسلامي وتقود إلى الفواحش والآثام .

و ﴿ مِنْ ﴾ في قوله تعالى : ﴿ مِنْ أَبُصَـٰ رِهِمْ ﴾ للتبعيض أي : يغضوا أبصارهم مما يحرم ٢ٍ

ويقتصروا فيها على ما يَحِل : كالنظر إلى ما أباحه الله تعالى كالمحارم ، وكنظر الخطيب إلى مخطوبته ، ونظر الفجأة ونحو ذلك ، لقوله - عَلَيْهُ - لعلي بن أبي طالب - رَضِيْ اللهُ عَلَى ، لا تُتِبع النظرة النظرة فإن لك الأولى وليست لك الآخرة »(١).

وأمر الله - عَجَل - بالغض من الأبصار بل وقدّم ذلك على الأمر بحفظ الفروج لأن غض البصر من أعظم الوسائل لحفظ الفروج ولأن النظر داعية إلى فساد القلب.

قال ابن تيمية - على الله عن البصر عن الصور التي نهى النظر إليها كالمرأة والأمر الحسن يورث ثلاثة فوائد جليلة »:

١- حلاوة الإيمان إذ هي أحلى وأطيب ما تركه لله ، فإن من ترك شيئاً لله - عَاضِه الله خيراً منه .

٢ - نور القلب وفراسته .

٣- قوة القلب وثباته وشجاعته .

وقال تعالى : ﴿ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ۚ ﴾ أي من الفواحش كالزنا وغيره كما وصف الله - ﴿ وَاللَّهِ عَلَا اللهِ أهل الإيمان ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ١٠٠٠ إِلَّا عَلَيْ أَزْوَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ ۞ فَمَنِ ٱبْتَغَيَى ۗ وَرَآءَ ذَالِكَ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ ۞ ﴿ (٢) ، وكذلك يحفظون فروجهم من كشفها لوجوب سترها .

ثم بيّن الله - عَظِلًا - أنّ غض البصر وحفظ الفرج خير لهم وأطهر لقلوبهم وأعمالهم وأنقى لدينهم . ولهذا قال تعالى : ﴿ ذَالِكَ أَزَّكَىٰ لَهُمُّ ﴾ وقد قيل : « من حفظ بصره أورثه الله نوراً في بصيرته » ثم ختم الله - عَلَق هذه الآية الكريمة بقوله : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرًا بِمَا يَصَّنَعُونَ ﴾ أي أنّ الله - ﷺ - مطَّلِع على أعمالهم صغيرها وكبيرها دقها وجليها . و ﴿ مَا ﴾ في قوله تعالى : ﴿ بِمَا يَصِّنَعُونَ ﴾ موصولة بمعنى بالذي يصنعون أو مصدرية بمعنى صنعكم . وفي هذه الآية وعد لمن غض بصره وحفظ فرجه ، ووعيد لمن خالف ذلك ، لأن الله - ﴿ للهِ حَالِي كُلاُّ بما عمل إن خيراً فخيراً وإن شرّاً فشرًّا .

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود - في كتاب النكاح - باب «لاتتبع النظرة النظرة . . .» (۲۱٤۹) . (۲) سورة المؤمنون : ٥ - ٧ .

#### حفظ المؤمنات من الشرور:

قال تعالى : ﴿ وَقُل لِّلْمُؤْمِنَاتِ يَغُضُضَّنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحُفَظُنَ فُرُوجَهُنَّ ﴾ أي قل - يا أيها الرسول - للمؤمنات الصادقات المنقادات لأمر الله - عَلِل - يغضضن من أبصارهن من النظر بشهوة إلى الرجال الأجانب ، ومن النظر إلى صور الفجور والفحش مما في ذلك من أعظم أسباب افتتانهن بالرجال.

أما نظر النساء إلى الرجال الأجانب بلا شهوة فقد ذهب طائفة من أهل العلم على جوازه كما ثبت في حديث عن عائِشَةُ - عَيْنًا- قالت : «رَأَيْتُ النَّبيّ - عَيْنِيِّه - يَسْتُرني وَأَنا أَنْظُرُ إلى الْحَبَشَةِ وَهُمْ يَلْعَبُونَ فِي الْمُسْجِدِ فَزَجَرَهُمْ عُمَرُ فَقَالَ النَّبِيُّ - عَلَيْ - دَعْهُمْ أَمْنًا بَنِي أَرْفِدَةَ يَعْنِي مِنْ الْأَمْنِ (١).

وقل للمؤمنات أيضاً أنّ ﴿ يَحُفِّظُنَ فُرُوجَهُنَّ ﴾ عن الفواحش والآثام ، وعن كشف عوراتهن لغير أزواجهن . وفي الحديث عن عبد الرحمن بن عوف قال : قال رسول الله - عليه - : « إذا صلَّت المرأة خمسها و صامت شهرها وحفظت فرجها وأطاعت زوجها قيل لها ادخلي الجنة من أيّ أبواب الجنة شئت » (٢).

ثم قال تعالى : ﴿ وَلَا يُبُدِينَ زِينَتَهُنَّ ﴾ أي ولا يظهرن زينتهن للأجانب ، والأصل في الزينة كل ما يُتزَين به من الزينة الخلقية كجمال الوجه ونحوه ، والزينة المكتسبة من الثياب والحلي والكحل والخضاب ونحو ذلك ، ثم استثنى الله - ﴿ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾ يعني مما لا يمكن إخفاؤه منها وهو الثياب الظاهرة كالرداء والعباءة وغير ذلك من الملابس الظاهرة ، وما ظهر منها من غير قصد ، وبهذا التفسير قال عبد الله بن مسعود - رَفِي الله عن التابعين 

#### الأمر بالحجاب:

ثم قال تعالى : ﴿ وَلِيضَرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ ﴾ أي وليلقين بخُمُرهن ويسدلنها ويرخينها على جيوبهن لستر أعناقهن ونحورهن وصدورهن ، وعبّر بـ (الضرب) مبالغةً في الأمر بالستر .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (٩٤٤) - كتاب العيدين - باب إذا فاته العيد يصلي ركعتين وكذلك النساء ومن كان في البيوت والقرى . (٢) مسند أحمد - مسند العشرة المبشرين بالجنة - مسند باقي العشرة المبشرين بالجنة- باب "إذا صلت المرأة خمسها وصامت شهرها . . .

أن عائشة - ﴿ كَانت تقول لما نزلت هذه الآية ﴿ وَلَيضَرِبْنَ بِخُمُرِهِنَ عَلَى جُيُومِ إِنَّ ﴾ أخذن أزرهن فشققنها من قبل الحواشي فاختمرن بها »(١) .

### كشف الزينة عند المحارم:

ثم قال تعالى : ﴿ وَلَا يُبُدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِرَ ﴾ أي ولا يُظهرن زينتهن الباطنة إلا لأزواجهن وغيرهم ممن ذكروا في الآية الكريمة . وكرر النهي عن إبداء الزينة للتوكيد ونظراً لتنوع الاستثناء .

فنهى أولاً عن إبداء الزينة واستثنى من ذلك ما ظهر منها مما لايمكن إخفاؤه ، ثم كرر النهي عن إبداء الزينة واستثنى من ذلك بعض الأشخاص وهم الحارم الذين يجوز إبداء الزينة لهم .

قال تعالى : ﴿ إِلَّا لِبُعُولَتِهِ ﴾ والبعل في كلام العرب يطلق على الزوج والسيد فيجوز للسيد أنّ ينظر إلى زينة أُمّتِه كما يجوز ذلك للزوج مع زوجته . ﴿ أَوْ ءَابَآءِ بُعُولَتِهِ ﴾ الآباء والأجداد وإن علوا سواء كان الجد من جهة الأب أو جهة الأم . ﴿ أَوْ ءَابَآءِ بُعُولَتِهِ ﴾ أي آباء أزواجهن سواء كانوا آباءهم الأدنيين أو أجدادهم . . . ﴿ أَوْ أَبْنَآيِهِ ﴾ يشمل الأبناء وأبناء أولادهن وإن نزلوا ، ﴿ أَوْ أَبْنَآءِ بُعُولَتِهِ ﴾ أي أبناء أزواجهن ﴿ أَوْ إِخْوَنِهِنَ ﴾ سواء كانوا أشقاء أو لأب أو لأم ﴿ أَوْ بَنِي إِخْوَنِهِ ﴾ أي أبناء أزواجهن ﴿ أَوْ الْحِوْرِيْهِ نَ ﴾ سواء كانوا أشقاء أو لأب أو لأم ﴿ أَوْ بَنِي إِخْوَنِهِ كَ أَوْ بَنِي أَخُونِهِ فَ قال ابن كثير - رُاللهُ والله الزيتها لزوجها ليس المرأة يجوز أنّ تظهر عليهم بزينتها ولكن من غير تبرج » ، وكذلك إظهارها لزينتها لزوجها ليس كإظهارها لغيره من المحارم .

لم يذكر العم والخال مع أنهما من المحارم اكتفاءً بقوله تعالى : ﴿ أَوَ بَنِيَ إِخُوَنِهِ بَ أَوَ بَنِيَ أَخُورَتِهِ نَ أَخُورَتِهِ نَ ﴾ فبنو إخوانهن هنَّ عمّاتهن وبنو أخواتهن هن خالاتهن ، فإذا ثبت جواز إبداء زينة المرأة في حقّ من هي عمّته وخالته فثبوتها في حق من هو عمها أو خالها من باب أولى .

قال تعالى : ﴿ أَوْ نِسَآ بِهِنَّ ﴾ أي نسائهن المؤمنات فيجوز للمرأة أنَّ تُظهِر زينتها عند غيرها من

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري - كتاب تفسير القرآن - سورة النور - باب وليضربن بخمرهن على جيوبهن ( ٤٤٨١ ) .

النساء المؤمنات دون نساء المشركات والكفار ونساء أهل الكتاب ، لأنهن قد يصفن محاسنهن لرجالهن لأنهن لا يرين في ذلك مانعاً بخلاف النساء المؤمنات فلا يفعلن ذلك لعِلمهن بحرمته في الإسلام .

و بعضُ أهل العلم قال: ﴿ أَو نِسَآبِهِنَ ﴾ يشمل جميع النساء مؤمنات أو غير مؤمنات إلاإن خيف افتتان النساء بعضهن ببعض أو خيف أنّ تصف بعض صفات الأخريات للرجال، وجب عدم إظهار الزينة عندهن حتى ولو كن مسلمات. وقوله تعالى: ﴿ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُهُنَ ﴾ أي ما ملكن من الرقيق من الرجال والنساء فيجوز لهن إظهار زينتهن أمامهم كما يظهرونها لمحرمهن ونسائهن إلاإذا خيفت الفتنة من الأرقاء الرجال فيجب التستر.

وقوله تعالى : ﴿ أُوِ ٱلتَّبِعِينَ غَيْرِ أُولِي ٱلْإِرْبَةِ مِنَ ٱلرِّجَالِ أُوِ ٱلطِّفُلِ ٱلَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُواْ عَلَىٰ عَوْرُبَتِ ٱلنِّسَاءِ ﴾ أي التابعين لهن أو لأهل بيوتهن من الأجراء أو البله وخفاف العقول الذين ينتبهون لمحاسن النساء ، وكالشيخ الكبير ونحوهم لعدم الشوق عندهم لكبر أو مرض أو صغر . والطفل الذي لايُستتر عنه مَن دون التمييز ، أما الأطفال الذين بلغوا سن التمييز فيُستتر عنهم لأنهم يظهرون على عورات النساء وعلامة ذلك إن كان ينتبه للحسن ويفرِّق بين الحسناء والشوهاء ونحو ذلك .

## رعاية الإسلام للمرأة:

كانت المرأة في الجاهلية إذا مشت في الطريق وفي رجلها خلخال صامت لا يُعلم صوته ، ضربت برجلها الأرض فيعلم الرجال طنينه ، فنهى الله المؤمنات عن مثل ذلك ، وكذلك إذا كان شيء من زينتها مستوراً فتحركت بحركة لتظهر ما هو خفي دخل في هذا النهي لقوله تعالى : ﴿ وَلَا يَضُرِبُنَ بِأَرْجُلِهِنَ لِيُعَلِّمُ مَا يُخُفِينَ مِن زِينَتِهِنَ ﴾ فلا يحل لها ذلك ولو لم تقصد إظهار زينتها .

كل ذلك حفظاً ورعاية للمرأة ، مما يدل على أنّ مكانتها عظيمة في دين الإسلام ، وفي الآيات إشارة للمرأة المسلمة أنّ تسمو بشريعة ربها وأن تصون عِفّتها وكرامتها ، وأن تبتعد عن مواطن الريبة حتى تحفظ نفسها وغيرها من الانحراف والوقوع في الفواحش والآثام .

### دعوة إلى التوبة:

ختم الله - عَلَق منه الآية الكريمة بدعوة المؤمنات إلى التوبة لله - عَلَق لأن التوبة سبب الفلاح. قال الله تعالى: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُهُ الْمُؤْمِنُونِ لَعَلَّكُمُ ثُفَلِحُونَ ﴾. والتوبة هي الرجوع إلى الله - عَنَالًا عن الذنوب والمعاصي.

وفي قوله تعالى ﴿ بَمِيعًا ﴾ بيان وجوب التوبة على جميع المؤمنين على الفور ، ثم نادى المؤمنين بقوله ﴿ أَتُكُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ تنبيهاً لهم على أهمية التوبة ، وفي نداء الله - عَلَى المه بوصف الإيمان تشريف وتكريم لهم وترغيب بالاتصاف بهذا الوصف العظيم . وفي إيجاب التوبة عليهم دليل واضح على أنّ الإنسان وإن علا قدره محل نقص وتقصير ، فيبادر إلى التوبة النصوح ، فيلم و الظفر في الدنيا والآخرة ، والفلاح هو الظفر بالمطلوب والنجاة من المرهوب .

### أما شروط التوبة فخمسة هي:

- ١- الإخلاص لله عَنِك فيها .
- ٢ الإقلاع عن المعصية وما لزم ذلك من ردّ حقوق الناس إليهم.
  - ٣- الندم على فعلها .
  - ٤ العزم على عدم العودة إليها.
- ٥- أنّ تكون في وقت تُقبل فيه التوبة وذلك قبل بلوغ الروح الحلقوم وقبل طلوع الشمس من مغربها .

### وقد جمعها بعضهم بقوله:

توبتنا لله ذي الجلال شروط فاستمع مقالي إخلاصه إقلاعه والندم وعزمه الثبات يا مكرم

وكونها في زمن محددة وهكذا الحقوق مستردة

### من هداية الآيات:

- ١- تكريم المؤمنين والمؤمنات وتشريفهم بوصفهم بصفة الإيمان.
  - ٢- غض البصر عن النظر إلى المحرمات لأنه يورث الفاحشة .
- ٣- طهارة المجتمع المسلم بالأمر بغض الأبصار وحفظ الفروج والتستر.
  - ٤ وجوب تستر المرأة عن الرجال الأجانب.
  - ٥- يجب على المرأة تجنب كل ما يلفت الأنظار إليها ويثير الفتن.
  - ٦- بيان محارم المرأة ممن يجوز لها أنّ تبدي زينتها عندهم بلا حرج.
    - ٧- وجوب التوبة إلى الله تعالى عند الوقوع في المعصية .

### من القيم المستفادة:

- ستر الزينة .
- غض البصر.
- التوبة إلى الله عَجَلِك .



|                  |                    | •                       | , 0       |                        |
|------------------|--------------------|-------------------------|-----------|------------------------|
| ار الزينة أمامه: | من يجوز للمرأة إظه | 1)مقابل کل <sub>ا</sub> | √مة (     | السؤال الأول: ضع عا    |
|                  |                    | (                       | )         | ١- جد المرأة           |
|                  |                    | (                       | )         | ٢- خال الزوج           |
|                  |                    | (                       | )         | ٣- عم المرأة           |
|                  |                    | (                       | )         | ٤ - أخو المرأة لأم     |
|                  |                    | (                       | )         | ٥- ابن أخت الزوج       |
|                  |                    | (                       | )         | ٦- أخو الزوج           |
|                  |                    | (                       | )         | ٧- ابن الزوج           |
|                  | ا يدل على الآتي:   | يات الدرس م             | ج من آ    | السؤال الثاني: استخرِ  |
|                  |                    |                         |           | ١- الأمر بالحجاب:      |
|                  |                    |                         |           |                        |
|                  |                    |                         |           |                        |
|                  |                    |                         |           |                        |
|                  |                    | لؤمنات :                | للنساء ا. | ٢- جواز إبداء الزينة ا |
|                  |                    |                         |           |                        |
|                  |                    |                         |           |                        |
|                  |                    |                         |           |                        |

|       |         | السؤال الثالث: اجب عمّا ياتي:                                                  |
|-------|---------|--------------------------------------------------------------------------------|
|       |         | ١- لماذا بدأ الله - عَجَلًا - بغض البصر قبل حفظ الفرج ؟                        |
|       |         |                                                                                |
|       |         |                                                                                |
|       |         | ٢- اكتب شروط التوبة النصوح :                                                   |
|       |         |                                                                                |
|       |         |                                                                                |
| مبارة | نابل ال | السؤال الرابع: ضع علامة $()$ مقابل العبارة الصحيحة ، وعلامة $(\mathrm{X})$ منا |
|       |         | غير الصحيحة فيما يأتي :                                                        |
| (     | )       | ١- حرّم الإسلام النظر إلى الأجنبيات مطلقاً.                                    |
| (     | )       | ٢- يجوز للمرأة إبداء زينتها أمام الطفل المميز .                                |
| (     | )       | ٣- البعل يطلق على الزوج وعلى السيد .                                           |
| (     | )       | ٤ - ﴿ مِنْ ﴾ في قوله تعالى : ﴿ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَىرِهِمْ ﴾ بيانية .        |
|       |         |                                                                                |



#### الدرس الثامن:

(RE

# الترغيب في الزواج

# سورة النور الآيات ( ٣٢ – ٣٤ )

#### تمهيد:

شرع الله - عَلَى الزواج لحكم سامية ، وغايات نبيلة وفوائد جليلة ومصالح عظيمة ، قال الله تعالى : ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ مَّانَ خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْ وَبَا لِتَسَكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَّوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْنَ لِقَوْمِ يَنفَكُرُونَ الله ﴾ (١) ، والنبي - عَلَيه الزواج ورغّب فيه فقال : « يا معشر الشباب ، من استطاع منكم الباءة فليتزوج فإنه أغض للبصر ، وأحصن للفرج » (٢) ، وقال - عَليه - : « تزوجوا الودود الولود فإني مكاثر بكم الأمم يوم القيامة » (٣) .

### وقد ذكر العلماء للنكاح مصالح عظيمة نذكر منها بإيجاز:

- ١- بقاء النسل البشري ، وتكثير عدد المسلمين .
  - ٢- تحقق العفة للمسلمين والمسلمات.
- ٣- حصول السكن بين الزوجين وتكوين أسرة مسلمة .
- ٤ حماية من الوقوع في الفواحش التي تهدم الأخلاق وتقضي على الفضيلة.
- ٥- حفظ الأنساب وترابط الأرحام بعضها ببعض وقيام الأسر الشريفة التي تسودها الرحمة والصلة والنصرة على الحق وغير ذلك من المصالح العظيمة للنكاح الشرعي القائم على الكتاب والسنة .

<sup>(</sup>١) سورة الروم: ٢١.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٠٦٥).

<sup>🔀 (</sup>۳) رواه مسلم (۲۰۵۰) و أبو داود (۲۰۵۰) .



# قال تعالى



وَأَنكِحُواْ الْأَيْمَىٰ مِنكُرُ وَالصَّلِحِينَ مِن عِبَادِكُرُ وَلِمَآيِكُمُ أَن يَكُونُواْ فَقَرَآءَ يُغْنِهِمُ اللهُ مِن فَضْلِدٍ وَاللّهُ وَسِعُ عَلِيمُ اللهُ مِن فَضْلِدٍ وَاللّهُ وَسِعُ عَلِيمُ اللهُ مِن فَضْلِدٍ وَاللّهُ وَاللّهُ وَسِعُ عَلِيمُ اللهُ مِن فَضْلِدٍ وَاللّهُ وَاللّهُ مِن فَضْلِدٍ وَاللّهُ وَاللّهُ مِن عَمْلُ اللّهِ مَن اللّهُ مِن بَعْدِ إِكْرَهِ هِنَ عَفُورٌ رَحِيمُ اللهُ اللهِ اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن بَعْدِ إِكْرَهِ هِنَ عَفُورٌ رَحِيمُ اللهُ وَلَا يُكُومُ عَلَ اللّهِ اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن بَعْدِ إِكْرَهِ هِنَ عَفُورٌ رَحِيمُ اللهُ وَلَا يُكُومُ عَلَى اللّهُ مِن بَعْدِ إِكْرَهِ هِنَ عَفُورٌ رَحِيمُ اللهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن بَعْدِ إِكْرَهِ هِنَ عَفُورٌ رَحِيمُ اللّهُ وَلَا يُكُومُ عَلَوْ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ عَلْدِ إِكْرَهِ هِنَّ عَفُورٌ رَحِيمُ اللّهُ اللهُ مِن اللّهُ مِن اللللهُ اللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن اللللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن الللهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن ال

### مفردات الآيات:

| المعنى                                                                                          | النص القرآني   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| جمع أيِّم وهو من لازوج له رجلاً كان أو امرأة                                                    | ٱلْأَيْمَىٰ    |
| بمعنى العبيد وأكثر استعماله في الأرقّاء والمماليك                                               | عِبَادِكُمْ    |
| اسم من أسماء الله الحسني ، واسع الغني كثير الخير عظيم الفعل واسع الرحمة والمغفرة                | وَاسِعُ        |
| اسم من أسماء الله الحسني ، يدل على تمام علمه - سبحانه - بكل شيء                                 | عكية           |
| المكاتبة والمراد : العقد الذي يجري بين السيد وعبده على أنّ يدفع له شيئاً من المال مقابل<br>عتقه | ٱلۡكِڬڹ        |
| أي قدرة على السداد و الاستقلال عنكم (لفظ الخير يطلق على المال)                                  | خَيْرًا        |
| جمع فتاة والمراد المملوكات من الإماء                                                            | فَلْيَكَتِكُمْ |

| مصدر بغت المرأة إذا زنت وفجرت                      | ٱلْبِغَآءِ             |
|----------------------------------------------------|------------------------|
| تعفُّفاً ومنه الحُصنة بمعنى العفيفة                | تعصنا                  |
| متاع الحياة الدنيا وسُمِّي عرضاً لأنه يعرض ثم يزول | عَرْضَ ٱلْحَيَوْةِ     |
| آياتٍ واضحات                                       | ءَايَاتٍ مُّبَيِّنَاتٍ |
| عظة وعبرة وذكرى                                    | ومَوْعِظَةً            |

### الشرح الإجمالي للآيات:

### الترغيب في الزواج:

ذمَّ الله - ﷺ الدنيا والعذاب في هذه السورة الكريمة الزنا وما يترب عليه من الحد في الدنيا والعذاب في الآخرة ، وأمر بعد ذلك بِغَضِّ الأبصار وحفظ الفروج كل ذلك حفاظاً على الأعراض ، ثم أتبع ذلك بالأمر بالنكاح والترغيب فيه لأنه أعظم وسيلة للوقاية من الزنا وأعظم معين على غض الأبصار وحفظ الفروج ، ومن هنا تعلم أن الله سَنِيكُ اللهُ إذا سد باباً في الحرام فتح له أبواباً بالحلال .

قال الله تعالى : ﴿ وَأَنكِمُوا اللَّاينَمَىٰ مِنكُرٌ ﴾ أي زوِّجوا من لازوج له من الأحرار من الرجال والحرائر من النساء ، بأن تقدموا لهم المساعدة بكل وسيلة يتم بها الزواج والمصاهرة .

﴿ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمُ وَإِمَآبِكُمُ ﴾ أي وأعينوا القادرين والقادرات على النكاح والقيام بحقوق الزوجية من الصحة والمال ونحو ذلك .

{ والخلاصة } إن في الآية أمراً للأولياء بتزويج من لهم عليهم حق الولاية ، وللسادة بتزويج العبيد والإماء ، كما قال رسول الله - عليه - : « إذا جاء كم من ترضون دينه وخلقه فأنكحوه إلا تفعلوا تكن فتنة في الأرض وفسادٌ » قالوا : « يا رسول الله وإن كان فيه » قال : « إذا جاء كم من ترضون دينه وخلقه فأنكحوه ثلاث مرات » (١) ، ﴿ وَٱلصَّلِحِينَ ﴾ جمع صالح وهو من قام بحق الله تعالى وحق عباده ، وخُص العبيد والإماء باشتراط الصلاح لكثرة العناد فيهم ، وفي ذكر الصلاح في الآية إشارة إلى أنّ قيمة الإنسان في صلاحه ودينه وليس بماله وجاهه ونسبه ، وفيها أيضاً الثناء على الصالحين ليحصن دينهم ويحفظ عليهم صلاحهم .

والأمر في قوله تعالى: ﴿ وَأَنكِمُوا ٱلْأَيْمَىٰ مِنكُمْ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَابِكُمْ ﴾ على الاستحسان لا على الوجوب ، لأنه قد كان في عصر النبي - على المرجال والنساء ولم ينكر ذلك أحد عليهم ، والظاهر أنّ الأمر يكون للوجوب إذا خيفت الفتنة ، وغَلُبَ على الظن حصول السفاح من الرجل أو المرأة .

وقوله تعالى : ﴿ إِن يَكُونُواْ فَقَرَاءَ يُغْنِهِمُ ٱللهُ مِن فَضَلِهِ ﴾ هذا ترغيب من الله تعالى في الزواج بالفقير والفقيرة ، وأن لا يكون عدم وجود المال حائلاً عن إتمام الزواج فقال تعالى : ﴿ إِن يَكُونُواْ فَقَرَاءَ يُغْنِهِمُ ٱللهُ مِن فَضَلِهِ ﴾ أي لا تنظروا إلى فقر من يخطب إليكم أو فقر من تريدون زواجها ، فَقَرَاءَ يُغْنِهِمُ ٱللهُ ما يغنيهم والمال غادٍ ورائح .

﴿ وَٱللَّهُ وَسِعُ عَكِيمٌ ﴾ أي والله ذو سعة وغنى فلا انتهاء لفضله ولا حد لقدرته . وعليم وألله وألله والله وعليم الله وعليه والمجاهد في على الله وعلى الله وعلى وقال عمر بن الخطاب وعلى والله وعجبت لمن ابتغى الغنى بغير نكاح ، والله والل

فلا ينبغي للشاب أنّ يؤخر الزواج انتظاراً لمزيد من الغنى أو لأجل الحصول على شهادة عليا ونحو ذلك من متاع الدنيا . بل يكتفي بما تيسر ويتوكل على الله تعالى ، قال تعالى : ﴿ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُو حَسَّبُهُ وَ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) سنن النسائي - كِتَابِ النِّكَاحِ - ثلاثة حق على الله - عَنِهم المكاتب الذي يريد الأداء والناكح الذي يريد العفاف والمجاهد في سبيل الله (٣٢١٨) .

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق: ٣.

### الواجب على من لم يتيسر له الزواج:

قال الله تعالى : ﴿ وَلْيَسْتَعْفِفِ ٱلنَّيِنَ لَا يَجِدُونَ نِكَامًا حَتَّى يُغْنِيهُمُ ٱللهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ أي يطلب العفاف من لا يجد ما يتزوج به من المال بأسباب العفاف المقدورة له ، كأن يصوم ويحترز من النظر إلى النساء ، وأن يَحمِل نفسه على أنّ يصبر حتى يهيئ الله له أسباب الزواج ، والعبد إذا اتقى الله - عَلَى له من أمره فرجاً ومخرجاً .

والعفاف : صون النفس وإكرامها ورفعها عمّا لا ينبغي من الوقوع في الفواحش ونحوه . أما قوله تعالى : ﴿ حَتَّىٰ يُغُنِيَهُمُ ٱللهُ مِن فَصْله ووجد أما قوله تعالى : ﴿ حَتَّىٰ يُغُنِيهُمُ ٱللهُ مِن فَصْله ووجد النكاح الشرعي فقد أعفه الله بالحلال عن الحرام ؛ وذلك أنّ العفاف واجب وفرض على الدوام وفي كل وقت .

### الأمر بالمكاتبة:

﴿ وَالَّذِينَ يَبْنَغُونَ الْكِنَبَ مِمَّا مَلَكَتَ أَيْمَنُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا وَءَاتُوهُم مِّن مَّالِ اللهِ اللَّذِي ءَاتَكُمُ فَي غلام لحويطب بن عبد العزى يقال له (صبيح) سأل مولاه أنّ يكاتبه فأبى عليه فأنزل الله تعالى هذه الآية فكاتبه حويطب على مئة دينار ووهب له منها عشرين ديناراً فأدّاها وقتل يوم حنين في الحرب.

قال الله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ يَبْنَغُونَ الْكِنْبَ ﴾ أي والذين يريدون أنّ يتحرروا من الرق ، ﴿ مِمَّا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمْ ﴾ أي من العبيد والإماء بمكاتبة أسيادهم على بعض المال يؤدونه إليهم ، ﴿ فَكَاتِبُوهُمْ ﴾ فعلى مالكيهم أنّ يكاتبوهم على ذلك ﴿ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا ﴾ إن علموا فيهم خيراً من رشد وقدرة مع الكسب وصلاح في الدين ، ﴿ وَءَاتُوهُم مِن مَالِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ علوهم شيئاً من المال أو أنّ يحطوا عنهم مما كوتبوا عليه .

وذهب جمهور العلماء على أن الأمر بالمكاتبة للاستحباب والإرشاد وليس للوجوب ، أما إذا خاف السيد أنه إذا أعتق عبده فصار في حرية نفسه أنّ يتمكن من الفساد فهذا لا يؤمر بمكاتبته .

والإسلام يرغّب في إعتاق العبد وجَعَلَ للمكاتبين منهم حقاً في الزكاة وذلك أنّ الأصل في يرغّب في أدم الحرية ، والرق واردٌ عليه ، وفي إضافة المال إلى الله تعالى في قوله تعالى : ﴿ وَءَاتُوهُم مِّن

مَّالِ ٱللَّهِ ﴾ تنبيهٌ إلى أنَّ المال الذي بأيدي الناس كلّه لله تعالى وأن استخلفهم فيه كما في قوله تعالى : ﴿ وَأَنفِقُواْ مِمَّا جَعَلَكُمُ مُّسَتَخْلَفِينَ فِيهِ ﴾ (١) ، لذا ينبغي عليهم أنّ يحسنوا لعِباد الله كما أحسن الله تعالى إليهم .

### النهي عن البغاء:

قال الله تعالى : ﴿ وَلَا تُكْرِهُوا فَنَيْكَتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ ﴾ ولا يجوز لكم إكراه جواريكم على الزنا طلباً للمال ، ﴿ إِنْ أَرَدْنَ تَحَصُّناً ﴾ وكيف يقع منكم ذلك وهن يردن العفاف وأنتم تأبونها ؟ وفي هذا غاية التشنيع لفعلهم القبيح ، أما قوله تعالى : ﴿ إِنْ أَرَدْنَ تَحَصُّناً ﴾ فليس بقيد بل خرج مخرج الغالب يعني أنهم يكرهونهن على الزنا وهن يردن التحصن .

﴿ لِنَبْنَغُوا عَرَضَ الْمَيُوا الدُّنَيَا ﴾ لأجل مال قليل يعرض لكم ويزول عنكم بسرعة وقد جاء في السُّنة عن رافع بن خديج قال: سمعت النبي - على السَّنة عن رافع بن خديج قال: سمعت النبي - على الكلب وكسب الحجّام » (٢) ، وفي ذلك إشارة إلى تفاهة وحقارة ودناءة ما صنعوا ، وثمن يُكْرِههُنَّ ﴾ على الزنا ﴿ فَإِنَّ اللّهُ مِنْ بَعْدِ إِكْرَهِهِنَ عَفُورٌ ﴾ لهن ﴿ رَحِيمٌ ﴾ بهن ، والإثم على من أكرههن ، والمغفرة والرحمة للمُكرَهات على الزنا ، وقد جاء في سبب نزول هذه الآية ما أخرجه مسلم عن جابر بن عبدالله - على الزنى فَشكتا ذلك إلى النبي - على الزل الله مسيّكة وأخرى يقال لها أُمَيْمَة فكان يكرههما على الزنى فَشكتا ذلك إلى النبي - على الزل الله في النبي الله عن ألبِغلَةٍ ﴾ إلى قوله ﴿ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (٣) .

وهذا النهي فيه تطهير للبيئة الإسلامية من أسباب الفواحش وبواعث الفتنة والفجور وإغلاق سبل شياطين الإنس والجن ﴿ فَاعَتَبِرُوا يَكَأُولِي ٱلْأَبَصَدِ ﴾(١).

<sup>(</sup>١) سورة الحديد : ٧ .

<sup>(</sup>٢) (صُحيح مسلم - كتاب المساقاة - نهي عن ثمن الكلب ومهر البغي وحلوان الكاهن (٢٩٣١ / ٢٥٦٨).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم بشرح النووي - كتاب التفسير - باب «أن جارية لعبد الله بن أبي ابن سلول يقال لها مسيكة . . . . » (٣٠٢٩) .

<sup>(</sup>٤) سورة آلحشر : ٢ .

#### موعظة المتقين:

﴿ عَالِيْتِ مُّبَيِّنَاتِ ﴾ أي دلالات واضحات على الحق ، فالقرآن العظيم واضح لاغموض فيه ، قال ابن تيمية - وَالله - : « من تدبّر القرآن طالباً للهدى منه تبيّن له طريق الحق» ، وقوله تعالى : ﴿ وَمَثَلًا مِنَ ٱلنَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ أي وذكرنا لكم في القرآن الكريم صفةً وأمثلةً وقصصاً من أخبار الذين مضوا من قبلكم المؤمنين منهم والكافرين ، وما جرى لهم وعليهم يكون مثلاً لكم وعبرة ، ﴿ وَمَوْعِظَةٌ لِللَّمُتّقِينَ ﴾ أي عظة وعبرة ، والموعظة هي ذِكر أحكام مقرونة بالترغيب والترهيب ، وخُصَّ المتقين بالذكر لأنهم هم من ينتفع بالآيات والمواعظ .

### من هداية الآيات:

- ١ مشروعية الزواج والترغيب فيه .
- ٢- إعانة الأيامي أحراراً وعبيدًا على الزواج.
- ٣- وجوب الاستعفاف على من لم يجد نكاحاً والصبر حتى ييسر الله أمره.
  - ٤ الفقر ليس مانعاً من الزواج بل الزواج سبب للغني بإذن الله تعالى .
    - ٥ مشروعية مكاتبة العبد إذا توفرت فيه شروط المكاتبة.
      - ٦- عناية الإسلام بتحرير العبيد .
      - ٧- تحريم جعل الإماء سلعة للكسب الحرام بالزنا.
        - ٨- الإشارة إلى حقارة الدنيا ودناءتها .
        - ٩- لاإثم على المكره على فعل المعصية.
        - ١- التنويه بعظم هذه السورة وشأنها .

# من القيم المستفادة:

- التعاون على الخير .
  - العدل .
  - الإحسان.

|        |      | نم د | التذ | -; | <b>-</b> <= | )<br>( |   |   |
|--------|------|------|------|----|-------------|--------|---|---|
| )_<>=< | - (- |      |      | -: | -<=         | )<br>} |   | • |
|        |      |      | . 11 | 1  | • •         | : 1:   | 4 |   |

| ضل الزواج:  | اكتب حديثاً في ف | السؤال الأول:  |
|-------------|------------------|----------------|
| <br>        |                  |                |
| مات الآتية: | وضِّح معاني الكل | السؤال الثاني: |

| المعنى | النص القرآني     |
|--------|------------------|
|        | ٱلْأَيْلَىٰ      |
|        | وَلْيَسْتَعْفِفِ |
|        | فُكَاتِبُوهُمْ   |
|        | وَمُوْعِظَةً     |

# السؤال الثالث: أجب عمّا يأتى:

| قوله تعالى : ﴿ وَٱلصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُرُ ﴾ ؟               | ١ – ما الفائدة من ذكر الصالحين في |
|-------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| <br>                                                              |                                   |
| ى : ﴿ وَلَقَدُ أَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكُورُ ءَايَنتِ ثُبَيِّنَاتٍ ﴾ : | ٢- وضّح نوع ﴿ قَدْ ﴾ في قوله تعال |
| <br>                                                              |                                   |
| <br>                                                              |                                   |

| ? | ها | عث | واء | ربو | 9 ( | ئر | حث | -1 | غو | ال | <u>:</u> | مر | , | ل | • | 7 | 1 | ۔ | ته | ج | ل | 1 | ية | ָ | لا | س | لإ | 1 2 | عا | ري | ئىر | لث | 1 | ت | <u> </u> | ś | _ | کیا | •    | ح | راد | الر | ے ا | ال | سؤ | ال |
|---|----|----|-----|-----|-----|----|----|----|----|----|----------|----|---|---|---|---|---|---|----|---|---|---|----|---|----|---|----|-----|----|----|-----|----|---|---|----------|---|---|-----|------|---|-----|-----|-----|----|----|----|
|   |    |    |     |     |     |    |    |    |    |    |          |    |   |   |   |   |   |   |    |   |   |   |    |   |    |   |    |     |    |    |     |    |   |   |          |   |   |     | <br> |   |     |     |     |    |    |    |
|   |    |    |     |     |     |    |    |    |    |    |          |    |   |   |   |   |   |   |    |   |   |   |    |   |    |   |    |     |    |    |     |    |   |   |          |   |   |     | <br> |   |     |     |     |    |    |    |
|   |    |    |     |     |     |    |    |    |    |    |          |    |   |   |   |   |   |   |    |   |   |   |    |   |    |   |    |     |    |    |     |    |   |   |          |   |   |     | <br> |   |     |     |     |    |    |    |
|   |    |    |     |     |     |    |    |    |    |    |          |    |   |   |   |   |   |   |    |   |   |   |    |   |    |   |    |     |    |    |     |    |   |   |          |   |   |     | <br> |   |     |     |     |    |    |    |
|   |    |    |     |     |     |    |    |    |    |    |          |    |   |   |   |   |   |   |    |   |   |   |    |   |    |   |    |     |    |    |     |    |   |   |          |   |   |     | <br> |   |     |     |     |    |    |    |
|   |    |    |     |     |     |    |    |    |    |    |          |    |   |   |   |   |   |   |    |   |   |   |    |   |    |   |    |     |    |    |     |    |   |   |          |   |   |     |      |   |     |     |     |    |    |    |



### الدرس التاسع:



# (SE

# الله نور السماوات و الأرض

سورة النور الآيات ( ٣٥ – ٣٨ )

#### تمهيد:

كان من دعاء النبي - عند خروجه للصلاة فجراً أنّ يقول: «اللهم اجعل في قلبي نوراً واجعل في قلبي نوراً واجعل في بصري نوراً واجعل خلفي نوراً وأمامي نوراً واجعل من فوقي نوراً ومن تحتي نوراً اللهم وأعظِم لي نوراً »(١).

هذا الدعاء الذي يتضمن لذة المناجاة مع الرب سبحانه مما يعينه على الخشوع والخضوع في صلاته .

يقول هذا الدعاء وهو يتلمّس هذا النور في مواضع النور في أحب البقاع إلى الله وهي المساجد ، التي ما بُنيت إلا لبناء الشخصية المؤمنة التي تمشي على نور من الله ؛ هذه المساجد التي تُصقل فيها الأنفس وتستقيم بها الأحوال متى ما قام كلُّ منّا بما أوجب الله عليه من فعل أوامره وترك نواهيه .



قال تعالى



اللَّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكُوةِ فِيهَا مِصْبَاحٍ الْمِصْبَاحُ فِي نُجَاجَةً الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِّيُّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَرَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيَّهُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارُّ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِى اللَّهُ لِنُورِهِ مِن يَشَاءُ وَيَصْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ

### مفردات الآيات:

| المعنى                                                                   | النص القرآني                   |
|--------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| عَلَمٌ على ذات الربِّ المقدسة ، وهو بمعنى المألوه المعبود محبةً وتعظيماً | أللَّهُ                        |
| منور السماوات والأرض                                                     | نُورُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ |
| مثل الشيء : نظيره وصفته                                                  | مَثَلُ                         |
| الكوة في الحائط: وهي الطاقة غير النافذة تجعل النور ينعكس ويجتمع ولايتبدد | كيشكوة                         |
| شديد الإضاءة واللمعان                                                    | كَوْكَبُّ دُرِّيُّ             |
| ذات بركة كثيرة وخير كثير والبركة الخير الكثير الدائم                     | مِن شَجَرَةٍ مُّبُكرَكَةٍ      |
| هي شجرة الزيتون                                                          | زَيْتُونَةِ                    |
| التسبيح : تنزيه الله عن النقائص والعيوب                                  | يُسَبِّحُ لَهُ, فِيهَا         |
| أول النهار ما قبل الزوال                                                 | بِٱلْغُدُوِّ                   |
| جمع أصيل وهو آخر النهار ما بعد الزوال                                    | وَٱلْأَصَالِ                   |
| لاتشغلهم                                                                 | لَّا نُلْهِيمِ م               |
| تتحول وتضطرب                                                             | نَنْقَلَّبُ                    |
| بغير عدٍّ ولاحدٍّ                                                        | بِغَيْرِ حِسَابِ               |

### الشرح الإجمالي للآيات:

### الله نور السماوات والأرض:

قال الله تعالى : ﴿ الله نُورُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ ﴾ يدبر الأمر فيهما ويهدي أهلهما فهو سبحانه نور و حجابه نور ، به استنارت السماوات والأرض وما فيها ، وكتاب الله وهدايته نور منه سبحانه ، فلولانوره تعالى لتراكمت الظلمات بعضها فوق بعض .

أ - نورٌ حِسِّي كنور الشمس والقمر والكواكب والمصابيح كما في قوله: ﴿وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِهِنَّ فِهِنَّ فَعُمِنَ نُورًا ﴾ (٢) .

ب - نورٌ معنويٌ وهو ما يلقيه الله - عَنِل في قلب المؤمن كما في قوله تعالى : ﴿ مَثُلُ نُورِهِ عَلَى الله عَنُولُ وَمَنَ لَرُ يَجُعُلُ اللهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾ (٣) وهذا النور يكون من معرفة الله والعلم والإيمان .

ثم قال تعالى : ﴿ مَثَلُ نُورِهِ ﴾ مَثل نور الله - عَبَل في قلب المؤمن وهو النور الذي يهتدي به ﴿ كَمِشْكُوفٍ ﴾ المشكاة هي الكوة في الجدار غير نافذة ، ﴿ فِهَا مِصْبَاحٌ ﴾ سراج شديد الإضاءة ﴿ المُوصَبَاحُ فِي نُجَاجَةٍ ﴾ أي القنديل من الزجاج ، ﴿ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كُوكَبُّ دُرِّيُ ﴾ أنّ زجاجة

<sup>(</sup>١) (صحيح مسلم - كتاب الإيمان - باب في قوله - عليه الله لاينام وفي قوله حجابه النور لو كشفه لأحرق سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه ( ١٧٩) .

<sup>(</sup>٢) سورة نوح :١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النور: ٤٠.

القنديل لصفائها ونورها كالكوكب المتلألئ، ولم يشبّهه بالشمس والقمر لأنهما يلحقهما الخسوف والكواكب لا يلحقها خسوف ﴿ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَرَكَةٍ ﴾ يوقد من زيت شجرة كثيرة النفع ﴿ لاَ شَرِقيّةٍ وَلاَ غَرْبِيّةٍ ﴾ في مكان متوسط تصيبها الشمس فترة طويلة لتوسطها ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيّءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسُهُ نَازُ نُورٌ ﴾ أنه لشدة صفائه وقوته يوشِك أنّ يضيء بنفسه من غير نار تشعله ، ﴿ فَوُرٌ عَلَى نُورٌ ﴾ أنّ ما يصيبه بعد الاشتعال يزيد في إضاءته ونوره لكونه مضيئاً من قبل ، لأن كل ما فيه يساعد على الإضاءة من المشكاة ، والزجاجة والمصباح والزيت . ﴿ يَهْدِى اللّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءً ﴾ أي يوفِّق الله - عَلَى الله عنه من عباده إلى سلوك الطريق

#### والهداية في كتاب الله تعالى هدايتان:

المستقيم.

١- هداية توجيه و إرشاد ؛ فهذه يملكها الرسل و أتباعهم كما قال - عَن نبيه : ﴿ وَإِنَّكَ لَهُ لِهِ اللَّهُ عَن نبيه : ﴿ وَإِنَّكَ لَهُمْ لِهِ اللَّهُ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (١) .

٢- هداية توفيق وتثبيت فهذه لا يملكها إلا الله وحده وهي المرادة من هذه الآية .

﴿ وَيَضْرِبُ اللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ ﴾ يذكر الله - عَيْل - الأمثال ويوضحها ويبينها للناس ليعقلوا منه أمثاله و حكمه ، ﴿ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ لا يخفي عليه شيء وقد أحاط بكل شيءٍ علماً .

قال ابن عباس - وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَهُداهُ في قلب المؤمن ؛ فكما يكاد الزيت يضي عقبل أنّ يأتيه قبل أنّ على ضوء يكاد قلب المؤمن يعمل بالهدى قبل أنّ يأتيه العلم ، فإذا جاءه ازداد هدى على هدى ونوراً على نور » .

وفي هذا المثل وعد وبشارة لمن تدبر الأمثال ووعاها ، و وعيد لمن لم يتفكر فيها ولم يكترث بها فإنه لا يصل إلى الحق ولا يهتدي لطريقه .

قال عمرو بن مرة - على - : « ما مررتُ بآية من كتاب الله لا أعرفها إلا أحزنني لأني سمعت الله يقول : ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثُ لُ نَضْرِبُهِ كَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهِ } إلاّ العربية على الله الله يقول على الله يقول الله يقول على الله يقول على الله يقول الله يقول على الله يقول الله يقول على الله يقول على الله يقول الله يقول على الله يقول الله يقول

<sup>(</sup>١) سورة الشورى : ٥٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت: ٤٣.

والغرض من ضرب الأمثال تقريب المعنى إلى أذهان الناس وبيانه و إيضاحه.

وفي الآية إشارة إلى فوائد شجرة الزيتون ، وعن عمر بن الخطاب - رَجَالِتُكُ - قال : قال رسول الله - عَلَيْكُ - : « كلوا الزيت وادهنوا به فإنه من شجرة مباركة » (١) .

#### عمارة المساجد:

قال الله تعالى : ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَنُذِكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ. يُسَيِّحُ لَهُ، فِيهَا بِٱلْغُدُوِّ وَالْأَصَالِ ﴾ .

بعد أنّ ذكر الله - عَلَى أنّ ذلك النوره لعباده وهدايته إياهم على أتمّ الوجوه ، بيّن هنا أنّ ذلك النور في مساجدٍ أمر الله - عَلَى أنّ يُرفع شأنها وبناؤها ويُذكر فيها اسمه بتلاوة كتابه والتسبيح والتهليل وغير ذلك من أنواع الذكر ، وتقام فيها الصلاة في أول النهار وآخره ، فتَعظُم هذه المساجد .

ويشرع للمسلم أن يأتيها بكامل زينته و بأطيب رائحة .

و أيضاً تُرفّع المساجد ببنائها وتهيئتها للمصلين ، وتنظيفها وتطييبها وتوقيرها واحترامها ؛ عن عائشة - الله عنها - الله عنها وتطيب الله عنها الله عنها الله عنها الله عنها الله عنها وتعليب الله عنها الله عنها الله عنها وتعليب الله عنها وتعليب الله عنها ال

والمساجد بيوت الله وهي أشرف البقاع و أرفعها و أعلاها قدراً ، مما يوجب تعظيمها وعمارتها بالعبادة والبناء ، وتطهيرها من النجاسات و القذارات والروائح الكريهة .

ومن تعظيم المساجد أن لا تُتَخذُ للبيع والشراء ، ولا لمجالس فضّ الخصومات ، أو مكاناً للخوض في أمور الدنيا ، أو أنّ يُرفَعَ الصوت فيها ، و أن لا يُمكّن الأطفال من اللعب والصراخ فيها بل يُمنّعون منها إن كانوا سبباً لإيذاء المصلين .

قال تعالى : ﴿ رِجَالُ لَا نُلْهِيهِمْ تِجَكَرَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ ٱلصَّلَوْةِ وَإِينَآءِ ٱلزَّكُوٰةِ يَخَافُونَ يَوْمًا لَنَقَلُوبُ وَيَعَالُونَ يَوْمًا لَنَقَلُوبُ وَيَعَالُونَ عَالَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى

مدح تعالى عُمّار المساجد الذين يسبحون الله فيها بالغدو و الأصال ﴿ رِجَالٌ ﴾ فاعل للفعل

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي - كتاب الأطعمة عن رسول الله - عليه - باب ما جاء في أكل الزيت (١٨٥١).

ر ٢) سنن أبي داود - كتاب الصلاة - أمر رسول الله - عليه عنه المساجد في الدور وأن تنظف وتطيب ( ٤٥٥ ) .

﴿ يُسَرِّحُ ﴾ وكلمة ﴿ رِجَالٌ ﴾ فيها مدح وثناء لهم ، و إشعار بالهمم السامية و نياتهم وعزائمهم العالية التي صاروا بها عمَّاراً للمساجد ، فهي بيوت الله في أرضه ومواطن عبادته وشكره وتوحيده وتنزيهه .

فالرجل هو من إذا سمع (حي على الصلاة ،حي على الفلاح) قام مبادراً مستجيباً ملبياً هذا النداء العظيم ، قام فرحاً نشيطاً منشرح الصدر .

وفي الآية دلالة على مشروعية صلاة الرجال جماعة في المساجد، أما النساء فصلاتهن في بيوتهن أفضل لهن ، ولابأس بصلاتهن في المساجد فعن نافع عن ابن عمر - والمبيع - أن رسول الله على الله عنه والله على الله مساجد الله » (١) ، ثم نعت هؤلاء الرجال بقوله : ﴿ لَا نُلْهِيمٍ ﴾ لا تُشغلهم ﴿ يَحَرَّهُ وَلَا بَيْعٌ ﴾ والتجارة كل عقد معاوضة يقصد به الربح ، والبيع مبادلة مال بمال بقصد التملك ، وقد دلت الآية على إباحة أنواع التجارات والبيوع مالم تُشغل عن طاعة الله ، والبيع معطوف على تجارة من باب عطف الخاص على العام لأن البيع من أهم أنواع التجارة ، وتهليل ونحوه ، ﴿ وَإِقَارِ ٱلصَّلُوةِ ﴾ والصلاة هي التعبد لله - على المان مع مواطئة القلب من تسبيح وتحميد وتعليل ونحوه ، ﴿ وَإِقَارِ ٱلصَّلُوةِ ﴾ والصلاة هي التعبد لله - على المان ونعها المسلم قسطاً من ماله تقرباً إلى الله وتطهيراً لنفسه من الذنوب والبخل ، وتزكية لماله ونفعاً للإسلام والمسلمين ، ﴿ وَإِينَا عَلَمُ فِيهِ ٱلقُلُوبُ وَ وَالرَكاة عبادة مالية يبذل فيها المسلمين ، من ماله تقرباً إلى الله وتطهيراً لنفسه من الذنوب والبخل ، وتزكية لماله ونفعاً للإسلام والمسلمين ، في من من الخوف والرجاء تخشى الهلاك وتطمع في النجاة ، وجاءت ﴿ يَوْمًا ﴾ نكرة التعظيم والتخويف .

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم - كتاب الصلاة - لا تمنعوا نساءكم المساجد إذا استأذنكم إليها ( ٤٤٢ ) .

### ثواب عُمّار المساجد:

ذكر الله - على حزاء من أنار المساجد بالصلاة والذكر ، ومن ملأ قلبه خوفاً من الله تعالى ومن أهوال يوم القيامة بقوله : ﴿ لِيَجْزِيَهُمُ ٱللّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ ﴾ واللام في ﴿ لِيَجْزِيَهُمُ ﴾ لام العاقبة ، أي وتكون عاقبتهم أنّ يجزيهم الله أحسن ما عملوا ، و يحتمل أنّ تكون اللام لام تعليل ، أي لأجل أنّ يجزيهم ، ﴿ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ ﴾ أي ليجزيهم أحسن ثواب ما عملوا أو أحسن ثواب عملهم .

﴿ وَيَزِيدُهُم مِّن فَضَلِهِ ﴾ أي يزيدهم مما عنده من الفضل والزيادة في الدنيا والآخرة . والفضل: الزيادة وكل ما يحصل عليه الإنسان من دون مقابل يسمّى فضلاً .

﴿ وَٱللَّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَآءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ أي أنّ الله يعطي من يشاء العطاء الكثير الجزيل فلا يحسِب عليهم ما أعطاهم بغير حدِّ ولا محاسبةٍ .

### من هداية الآيات:

١- إثبات أنّ الله - عَلِق نور السماوات و الأرض ؛ فالله بذاته نور وصفاته نور و آياته نور و آياته نور و هو منور السماوات والأرض .

٢ - قوة نور الهداية في قلب المؤمن ونفوذ بصيرته و وضوح الطريق أمامه لأنه يسير على نور
 من الله .

٣- بيان أنّ شجرة الزيتون من الأشجار المباركة .

٤ - ضرب الأمثال في القرآن لتوضيح المعاني وتقريبها إلى الأذهان.

٥ - اختصاص الله - عَجْل بالهداية للنور لمن يشاء من عباده .

٦- إثبات أنّ الله العليم و أنه وسع كل شيء علماً .

٧- تعظيم المساجد ورفعة مكانتها عند الله - عَجَلَّك .

٨- الأمر بعمارة المساجد ببنائها وعبادة الله - عَلَق فيها .

- ٩- مشروعية صلاة الجماعة للرجال في المساجد.
- ١- عِظم شأن الذكر والصلاة والزكاة عند الله عَظم الله عند الله
  - ١١- بيان شيء من أهوال و أحوال يوم القيامة .
- ١٢- من كرم الله على عباده المؤمنين أنّ يجزيهم الجزاء المضاعف.

## من القيم المستفادة:

- حبُّ الخير وأهله .
- تعظيم المساجد وعمارتها .
- حسنُ الظن بالله عَلِق .



# السؤال الأول: أكمل ما يأتي:

|       |           | النور نوعان هما :                                                    |
|-------|-----------|----------------------------------------------------------------------|
|       |           | 1                                                                    |
|       |           | ۲                                                                    |
|       |           | السؤال الثاني: ما فائدة ضرب الأمثال في القرآن ؟                      |
|       |           |                                                                      |
|       |           |                                                                      |
| ۣۻۜڿ  | عليها ؛و  | السؤال الثالث: في الآيات الكريمة حثُّ على عمارة بيوت الله و المحافظة |
|       |           | <b>نك .</b>                                                          |
|       |           |                                                                      |
|       |           |                                                                      |
| مبارة | مقابل الع | السؤال الرابع: ضع علامة $()$ مقابل العبارة الصحيحة وعلامة $(X)$      |
|       |           | غير الصحيحة فيما يأتي :                                              |
| (     | )         | ١- عمارة المساجد هي بنيانها و العناية بنظافتها .                     |
| (     | )         | ٧- هداية البيان والإرشاد هي من الله لجميع الخلق.                     |
| (     | )         | ٣- في الآيات دليل على إباحة أنواع التجارات والبيوع .                 |

### الدرس العاشر:



### أعمال الكافرين



## سورة النور الآيات ( ٣٩ – ٤٠ )

#### تمهيد

بعد أنّ بيَّن الله تعالى أحوال المؤمنين و أنهم في الدنيا في نور الله وبه يستمسكون بالعمل الصالح ، وفي الآخرة يفوزون بالنعيم المقيم والثواب العظيم أردف ذلك ببيان حال أضدادهم وهم الكفار ؛ فذكر أنهم يكونون في الآخرة في أشد الخسران والبوار في الدنيا في ظلمات متراكمة فوق بعض ؛ وضرب لكلتا الحالتين مثلاً يوضحهما أتم الإيضاح والبيان .

وهذه هي طريقة القرآن الكريم: الجمع بين الخوف والرجاء حتى يرغّب العباد إلى طاعته والزيادة في الحسنات وما يرفع درجاتهم عند الله تعالى.



# قال تعالى



### مفردات الآيات:

| المعنى                                                                              | النص القرآني           |
|-------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| الكفر : هو الستر والتغطية ؛ فالكافرون غطّوا الحق بجحودهم                            | وَٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ |
| السراب : ما يتراءي للناظر عن بُعد في وقت الظهيرة يسرب كأنه ماء يجري                 | كسراب                  |
| جمع قاع: وهي الفلاة المنبسطة من الأرض                                               | بقيعة                  |
| يظنه                                                                                | عد المحد               |
| العطشان                                                                             | ٱلظَّمْعَانُ           |
| أعطاه تامّاً                                                                        | فُوفَّىٰلَهُ           |
| جزاء أعماله                                                                         | حِسَابُهُ              |
| بحر عميق كثير الماء ، وسمي لجيّاً نسبة إلى بُجة البحر : وهي قعره وعظمه وماؤه الكثير | بَعْرِ لُجِيّ          |
| يغطيه                                                                               | عُشَنهُ                |
| ما ارتفع من الماء على الماء بسبب الرياح                                             | مُوجٌ                  |

## الشرح الإجمالي للآيات:

بعد أنّ أثنى الله - على الآيات السابقة على رجال بذكر ما هم عليه من جليل الصفات وفضائل الأعمال ، و ما أعد لهم من جزيل الثواب و الزيادة و الإفضال ، ثم أتبع ذلك بذكر أعمال أهل الكفر والضلال ونهايتها وبطلانها ، وقد ضرب الله - عَلَى هاتين الآيتين مَثَلَين لأعمال الكفار في الدنيا والآخرة :

# المثال الأول (في الآخرة):

قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَبِ بِقِيعَةِ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْانُ مَآءً حَتَى إِذَا حَاءَهُ، لَوْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ ٱللَّهَ عِندَهُ، فَوَقَىلُهُ حِسَابُهُ، وَٱللَّهُ سَرِيعُ ٱلْجِسَابِ ﴾ .

﴿ وَٱلدِّينَ كَفَرُواْ ﴾ الذين جحدوا توحيد الله وكذّبوا بهذا القرآن وكذّبوا رُسُلَه ﴿ أَعْمَلُهُمْ ﴾ فإنّ ما عملوه في الدنيا التي ظنوها نافعة لهم في الآخرة كصلة الأرحام وفك الأسرى وغيرها ، ﴿ كَمَرَكِم بِقِيعَة يَحْسَبُهُ الظّمَانُ مَآءً ﴾ شبهها الله لهم كالسراب وهو ما يشاهد كالماء على الأرض المستوية في الظهيرة ، يظنه العطشان ﴿ مَآءً ﴾ ﴿ حَقّ إِذَا جَآءُهُ لَمُ يَعِدُهُ شَيْعًا ﴾ فإذا أتاه لم يجده ماءً كاملاً فيا للخيبة ، خيبة ظمآن يقتله العطش فرآى سراباً فجرى وراءه يظنه ماءً فإذا به لم يجد الماء فينتفع به ، واحتاج إلى ما يروي غلّته ﴿ وَوَجَدَ اللّهُ عِندُهُ فَوَلَى اللّهُ عِندُهُ وَصَابَهُ ﴿ وَوَجَد عقاب الحق تبارك وتعالى الذي توعد به الكافرين أمامه ، وتحوّل ما كان يظنه نفعاً عظيماً إلى ضرر محقّق ، وتجيئه الزبانية تعتله وتسوقه إلى جهنم وتسقيه الحميم والغساق ، فخسر خسراناً مبيناً ، هكذا حال الكافرين يحسبون أعمالهم فامة من عقابه . والنس الله ، حتى إذا جاءهم العذاب يوم القيامة لم تنفعهم أعمالهم ولم تغنهم من عقابه . فراكلة سريع ألم المنه والم العذاب والكافر في سواء الجحيم فلا يستبطئ الجاهلون ذلك الوعيد فإنه لابد من إتيانه .

ومن عدل الله - عَلَى الكفاريجازون في الدنيا على ما يقومون به من أعمال البركالصدقات ونحوها ، كما في الحديث عن أنس بن مالك - عَرَافِينُ - قال : قال رسول الله - عَلَيْهُ - « إن الله لا يظلم مؤمناً حسنة يعطى بها في الدنيا ويجزى بها في الآخرة وأما الكافر فيطعم بحسنات ما عمل بها لله في الدنيا حتى إذا أفضى إلى الآخرة لم تكن له حسنة يجزى بها »(١).

### المثال الثاني (في الدنيا):

قال الله تعالى: ﴿ أَوْ كَظُلُمْتِ فِي بَعْرِ لُجِيِّ يَغْشَلُهُ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ مَعَابُّ طُلُمُتُ الله تعالى : ﴿ أَوْ كَظُلُمْتِ فِي بَعْرِ لُجِيِّ يَغْشَلُهُ مَوْجٌ مِّن فَوْقِهِ مَوْجُ مِّن فَوْقِهِ مَعَالَكُ الله وَمَا لَهُ مِن فُورٍ الله ومنهجه كمثل وهذا مثل آخر لعمل الكافر ، وهو أنه في ظلمته وضلاله وبعده عن نور الله ومنهجه كمثل الظلمات الحالكة التي تكون في قاع بحر واسع عميق تغطيه الأمواج المتتابعة في يوم غائم ، فهو لشدة ظلمته لا يكاد من فيه يرى يده مع قرَّبها إليه ومعرفته لوصفها .

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم - كتاب صفة القيامة والجنة والنار - باب جزاء المؤمن بحسناته في الدنيا والآخرة وتعجيل حسنات الكافر في الدنيا ( ٢٠٨ ) .

# و ﴿ أَوْ ﴾ في قوله : ﴿ أَوْ كُظُلُمُنتِ ﴾ عاطفة وهي للتقسيم والتنويع .

وفي كيفية تنزيل الأعمال على هذين المثلين: إن الذين شُبِّهت أعمالهم بالسراب هم أهل الضلال والجهل المركب، الذين يجهلون الحق ويعادون أولياءه ويناصرون الباطل ويوالون أهله ؛ والذين شُبِّهت أعمالهم بالظلمات هم أهل الجهل البسيط أو بمعنى آخر أنّ المثل الأول للمتبوعين و أئمة الكفر والدعاة إليه والثاني للتابعين المقلِّدين.

ثم قال الله تعالى : ﴿ وَمَن لَرَّ يَجَعَلِ اللهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾ فالنور له سَوَيَكُالله وبتوفيقه ولطفه ومن لم يرزقه الله نور الإيمان والهدى من الضلالة فما له هداية من أحد فهو في ظلمة الباطل ، فإن لم يطلبه العبد حُرم منه وعاش في الظلمات .

وجاء التعبير في قوله ﴿ فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾ بالجملة الاسمية الدالة على الثبوت و الدوام وبمعنى المؤكدة ؛ أي : فما له على الدوام أي نور وسط ظلمات الجهل والكفر .

ومن لم يهده الله ويوفقه إلى الطريق المستقيم فلا أحد يستطيع هدايته ؛ فعلى المرء أنّ يجتهد لطلب هذا النور بتحري مرضات الله - عَلَق و القيام بحقوقه وسؤاله .

### من هداية الآيات:

- ١- القرآن الكريم جمع بين الترغيب والترهيب.
- ٢- يحبط الله عَجَل اعمال الكافرين يوم القيامة.
- ٣- ضرب الأمثال في القرآن لتقريب المعاني إلى الأذهان.
- ٤ الله عَلَق شهيد على أعمال العباد لا يخفى عليه شيء منها .
  - ٥- سرعة حساب الله عَلِل ومجازاته لعباده .
  - ٦- يُطلب النور من الله عَجَلل فهو الهادي سبحانه.
    - ٧- الكافرون يتيهون في ظلمات الكفر والضلال.

# من القيم المستفادة:

- تجديد النية .
- تدبر الأمثال .
- الاستعانة بالله عَجْلِقًا- .



### السؤال الأول:

| ظلم مؤمناً حسنةً يعطى بها في الدنيا ويجزى بها في | قال رسول الله -عَيَّالَةٍ- : « إن الله لا يغ |
|--------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| عمل بها لله في الدنيا حتى إذا أفضى إلى الآخرة لم |                                              |
|                                                  | تكن له حسنة يجزى بها » .                     |

| ما علاقة الحديث السابق بآيات الدرس ؟ |
|--------------------------------------|
| <br>                                 |
| <br>                                 |

.....

# السؤال الثاني : ضع علامة ( $\sqrt{\ }$ ) مقابل العبارة الصحيحة أو علامة (X) مقابل العبارة غير الصحيحة فيما يأتى :

- ١- من أطاع الله عَبِل فانه موافق لما فطر الله عَبِل الناس عليه . ( )
- ٧- يُجازى الكافر على أعمال الخير في الدنيا .
- ٣- نوع ﴿ أَوْ ﴾ في قوله : ﴿ أَوْ كَظُلُمُنتِ فِي بَعْرٍ لُّجِّيِّ ﴾ للتقسيم والتنويع . ( )

# السؤال الثالث: أجب عمّا يأتى:

١- ما صلة الآيات بما قبلها ؟

٢- كيف السبيل لطلب النور من الله - عَلِل - ؟

|  |  |  |  |  |  |  |  | •    | ( | ن | ۳ | ر | ف | ٤ | <b>&lt;</b> | ل | ٰے | Jl | ~ | _ | ِ<br>ع | 5 | ļ | ن | יני | ل | * | L | ا ( | ب | ر | ٠, | ö | ( | ن | م | ( | ٠, | ö | ر | į | ال | ( | ،<br>بر | س<br>پ | • | 2 | ١ | 1 | ٠ | از | ( | ز | عا | ب | لد | 1 |
|--|--|--|--|--|--|--|--|------|---|---|---|---|---|---|-------------|---|----|----|---|---|--------|---|---|---|-----|---|---|---|-----|---|---|----|---|---|---|---|---|----|---|---|---|----|---|---------|--------|---|---|---|---|---|----|---|---|----|---|----|---|
|  |  |  |  |  |  |  |  | <br> |   |   |   |   |   |   |             |   |    |    |   |   |        |   |   |   |     |   |   |   |     |   |   |    |   |   |   |   |   |    |   |   |   | •  |   |         |        |   |   |   |   |   |    |   |   |    |   |    |   |
|  |  |  |  |  |  |  |  |      |   |   |   |   |   |   |             |   |    |    |   |   |        |   |   |   |     |   |   |   |     |   |   |    |   |   |   |   |   |    |   |   |   | •  |   |         |        |   |   |   |   |   |    |   |   |    |   |    |   |
|  |  |  |  |  |  |  |  |      |   |   |   |   |   |   |             |   |    |    |   |   |        |   |   |   |     |   |   |   |     |   |   |    |   |   |   |   |   |    |   |   |   |    |   |         |        |   |   |   |   |   |    |   |   |    |   |    |   |



### الدرس الحادي عشر:



# (RECEIVED)

### من دلائل التوحيد

# سورة النور الآيات ( ٤١ – ٤٦ )

#### تمهيد:

أكثر الله - على ربوبيته تعالى الدالة على وحدانيته .



# قال تعالى



أَكُرُ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يُسَيِّحُ لَهُ، مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلطَّيْرُ صَفَّنَتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلاَئَهُ, وَتَسْبِيحَةُ, وَٱللَّهُ عَلِيمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴿ اللَّهِ مَلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ اللَّهِ مَلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ اللَّهِ مَنْ يَسَاءً مَن يَعْفَلُهُ, وَكَامًا فَتَرَى ٱلْوَدْفَ يَعْبُحُ مِنْ خِللِهِ وَيُنزِلُ مِن السَّمَاءِ مِن جِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدٍ فَيُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاهُ وَيَصْرِفُهُ, عَن مَن يَشَاهُ يَكُدُ سَنَا بَرَقِهِ عِيدُهُ مِن السَّمَاءِ مِن جِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدٍ فَيُصِيبُ بِهِ مَن يَشَاهُ وَيَصْرِفُهُ, عَن مَن يَشَاءً يَكُدُ سَنَا بَرَقِهِ عَلْمَا اللَّهُ عِلَى مَن يَشَاءً عَن مَن يَشَاءً لَيْ وَمِنْهُم مَن يَشْقَى عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَى أَلْ اللَّهُ عَلَى حَلْقُ ٱللَّهُ مَا يَشْقَى عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَى أَرْبَعْ عَلَى أَلْ اللَّهُ عَلَى حَلْقُ اللَّهُ عَلَى حَلْقُ اللَّهُ عَلَى حَلْمَ اللَّهُ عَلَى حَلْمُ اللَّهُ عَلَى حَلْمَ اللَّهُ عَلَى حَلْمُ اللَّهُ عَلَى حَلَّى اللَّهُ عَلَى حَلْمُ اللَّهُ عَلَى حَلْمَ اللَّهُ عَلَى حَلْمَ اللَّهُ عَلَى عَلْمَ اللَّهُ عَلَى حَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى حَلْمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى حَلْمَ اللَّهُ عَلَى حَلْمَ اللَّهُ عَلَى حَلْمَ اللَّهُ عَلَى حَلْمَ الللَّهُ عَلَى حَلْمُ اللَّهُ عَلَى مَن يَشْقِيمِ لَا اللَّهُ عَلَى حَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى مَن يَشَعْلِهِ اللَّهُ عَلَى حَلْمَ الللَّهُ عَلَى حَلْمَ اللَّهُ عَلَى مُن يَسْتَقِيمِ لَا اللَّهُ عَلَى حَلْمَ الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى حَلْمُ اللَّهُ عَلَى حَلْمُ اللَّهُ عَلَى حَلْمُ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلْمُ اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ

### مفردات الآيات:

| المعنى                                                                  | النص القرآني               |
|-------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| ألم تعلم                                                                | أَلَوْتَوَ                 |
| ينزه الله تعالى عن النقائص والعيوب                                      | يُسَيِّحُ لَهُ             |
| باسطات أجنحتهن بالطيران                                                 | وَٱلطَّيْرُ صَنَفَّتٍ      |
| إليه المرجع والمآب                                                      | وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمُصِيرُ |
| يسوقه بلطف                                                              | يُـزْجِي سَعَابًا          |
| يجمع بينه                                                               | يُؤَلِّفُ بَلْنَهُ،        |
| ما جُعل بعضه على بعض                                                    | رگامًا                     |
| المطر                                                                   | ٱلْوَدْقَ                  |
| من شقوق وفتوق السحاب                                                    | مِنْ خِلَالِهِ.            |
| لمعان وضوء السحاب ، والبرق : هو ما يظهر من السحاب من بريق و إضاءة خاطفة | سَنَا بَرُ قِهِ            |
| التقليب : تغيير الشيء من جهة إلى جهة                                    | يُقَلِّبُ ٱللَّهُ          |
| لدلالة وعظة                                                             | لَعِبْرَةَ                 |
| كل ما يدب على وجه الأرض من الحيوانات                                    | دَآبَةٍ                    |
| إلى طريق لا عِوج فيه                                                    | إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ   |

## الشرح الإجمالي للآيات:

### تسبيح الكائنات العلوية والسفلية لله تعالى:

لَّا وصف الله - عَلَق قلوب أوليائه بالنور و الهداية وقلوب أعدائه بالظلمات ، أتبع ذلك بذكر دلائل التوحيد ؛ فقال الله تعالى : ﴿ أَلَوْتَ رَ ﴾ أي ألم تعلم بالدليل ، والاستفهام هنا للتقرير وذلك لدخوله على ﴿ لَوْ ﴾ النافية . ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ يُسَبِّحُ لَهُ ، ﴾ وخص التنزيه بالذكر مع دلالة ما

فيهما على اتصافه بجميع أوصاف الكمال ، من جرّاء أنّ سياق الكلام لتقبيح شأن الكفار الذين أخلّوا بالتنزيه ، فجعلوا الجمادات شركاء له سبحانه ، ونسبوا له اتخاذ الولد إلى نحو أولئك ، تعالى ربنا عمّا يقول الكافرون علوّاً كبيراً .

فكل ﴿ مَن فِي ٱلسَّمَكَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ من ملائكة و إنس وجن وحيوانات ونباتات وجمادات ينزه الله - عن النقائص والعيوب ، إذ كل المخلوقات في وجودها وبقائها دالة على وجود خالق لها متصف بصفات الكمال منزّه عن صفات النقص .

### والتسبيح تسبيحان:

١- تسبيح بلسان المقال وهو تسبيح الملائكة و المؤمنين من الإنس والجن .

٢- تسبيح بلسان الحال وهو تسبيح جميع المخلوقات بالانقياد لله تعالى كوناً وقدراً ودلالة
 على وجوده وتوحيده ، وهذا التسبيح لانعلم كُنّهُه ولانفقه كيفيته .

﴿ وَٱلطَّيْرُ صَنَفَّتَ ﴾ أي والطير باسطات أجنحتهن بين السماء والأرض ، و إنما خص الطير مع أنها تدخل في عموم المخلوقات للتنبيه على عظم قدرة الله - عَبَلُ – في تمكين هذا الطائر من الطيران ، و إمساكه بين السماء والأرض ، وصموده في الرياح الشديدة والباردة ، وكذلك لعل تخصيصه للدلالة على أنّ ما بين السماء والأرض ، يسبح الله أيضاً .

ثم قال تعالى : ﴿ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَانَهُ, وَتَسَّبِيحَهُ, ﴾ لها معنيان :

الأول: كلُّ قد علم الله - عَنِك - صلاته وتسبيحه.

الثاني : أي كلُّ قد علّمه الله - عَلَالًا الصلاة والتسبيح حسب حاله اللائقة به عن طريق الرسل أو الإلهام .

ثم ختم الله - على الله عليه بعلمه الواسع : ﴿ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ لاتخفى عليه خافية من أفعال العباد وسيجازيهم عليها ، وفي هذا من الوعد لمن فعل الخير والوعيد لمن فعل الشر .

ثم قال الله تعالى : ﴿ وَلِلَّهِ مُلَّكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۖ وَإِلَى ٱللَّهِ ٱلْمُصِيرُ ﴾ أي أن لله تعالى ملك السماوات والأرض وهو الحاكم المتصرف فيهما إيجاداً و إعداماً بدءاً وإعادةً ؛ وإليه وحده

مصيركم ومعادكم فيوفيكم أجور أعمالكم التي عملتموها في الدنيا فأحسنوا عبادته واجتهدوا في طاعته وقدِّموا لأنفسكم صالح الأعمال .

### آية المطر:

ثم ذكر الله - عَنَلُ الله عظيمة من آياته المشاهدة فقال تعالى: ﴿ أَلَوْ تَرَ أَنَّ اللهَ يُنْجِي سَعَابًا ﴾ أي يسوق السحاب سوقاً رقيقاً سهلاً إلى حيث يشاء ، ﴿ ثُمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ, ﴾ أي بين أجزائه فيضم بعضه إلى بعض ويجمعه بعد تفرُّقه ليقوى ويثقل ، ﴿ ثُمَّ يَجْعَلُهُ, رُكَامًا ﴾ أي متراكماً يركب بعضه بعضاً ﴿ فَتَرَى المُوقة وشقوقه التي هي مخارج بعضاً ﴿ فَتَرَى المُولِةِ هِنَا هِي البصرية . القطر ، وجملة ﴿ يَعُرُجُ مِنْ خِلَالِهِ عَالَى محل نصب على الحال لأن الرؤية هنا هي البصرية .

وقال تعالى ﴿ وَيُنزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن جِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدٍ ﴾ وينزل من العلو قطعٌ من البَرَدِ عظام تشبه الجبال . والبَرَد : هو الذي ينزل جامداً وسمِّي بَرَداً لبرودته ، ﴿ فَيُصِيبُ بِهِ مَن يَشَآءُ وَيَصِّرِفُهُ وَ عَن مَّن يَشَآءً ﴾ أي فيصيب بما ينزل من البَرَد من يشاء أنّ يصيبه من عباده ﴿ وَيَصِّرِفُهُ وَعَن مَّن يَشَآءً ﴾ منهم ، فمعنى الإصابة هنا العقوبة والصرف رحمةٌ ، ويحتمل أنّ المعنى : فيصيب بهذا المطر والبرد من يشاء رحمةً لهم ويصرفه عمن يشاء حرماناً لهم .

﴿ يَكَادُ سَنَا بَرُقِهِ عَدُهَبُ بِٱلْأَبُصُرِ ﴾ يكاد ضوء برقه من شدة إضاءته ولمعانه وبريقه ليخطف الأبصار ويزيلها ، والأبصار جمع بصر وهي حاسة البصر .

### آيتا الليل والنهار:

قال الله تعالى : ﴿ يُقَلِّبُ ٱللَّهُ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارُّ ﴾ .

ومن عظيم دلائل قدرة الله - عَلَق و وحدانيته أنه تعالى : ﴿ يُقَلِّبُ ٱللَّهُ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ ﴾ أي يعاقب بينهما بمجيء أحدهما بعد الآخر واختلافهما طولاً وقصراً .

#### والتقليب تقليبان:

١- تقليبٌ حِسّي وهو ما تقدم ذكرُه.

٢- تقليبٌ معنوي وهو أنّ يقلّب الأحوال فيهما من حر إلى برد ومن برد إلى حر ، ومن أمن م

إلى خوف ومن خوف إلى أمن ، ومن رخاء إلى شدة ومن شدة إلى رخاء ، ومن عزِّ إلى ذلِّ ومن ذلِّ إلى عز ، ومن سقم إلى صحة ومن صحة إلى سقم .

ثم ختم الله - عَنِل هذه الآية بقوله : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِك ﴾ يعني أنَّ كل ما تقدم من إزجاء السحاب والتأليف بينه وجعله متراكماً ، و إخراج الودق من خلاله ، والإصابة به من يشاء وصرفه عمن يشاء ، وكون برقه يخطف الأبصار ، وتقليب الليل والنهار ﴿ لَعِبْرَةً لِإَنْ لِي ٱلْأَبْصُرِ ﴾ لدلالة يعتبر بها كل مَن له بصيرة ، واللام في قوله : ﴿ لَعِبْرَةً ﴾ للتأكيد .

### من عجائب خلق الحيوان وبديع صنعته:

ثم ذكر الله وَالله خلق كلَّ حيوان يدبُّ على قدرته ووحدانيته ، قال الله تعالى : ﴿ وَالله خَلَقَ كُلَّ دَابَةٍ مِن مَاء ، ومادة هذا الماء ماء النطفة ، ﴿ فَعِنْهُم مَّن يَمْشِى عَلَى بَطْنِهِ ، ﴾ كالحيّات وغيرهما من الزواحف التي سمّى حركتها مشياً مع كونها تزحف زحفاً ، إشارة إلى كمال القدرة و أنها على عدم وجود آلة المشي كأنها تمشي ﴿ وَمِنْهُم مَن يَمْشِى عَلَى رِجُلَيْنِ ﴾ كالإنسان والطير ﴿ وَمِنْهُم مَن يَمْشِى عَلَى أَرْبِع ﴾ كالأنعام والوحوش .

ولم يذكر سبحانه ما يمشي على أكثر من ذلك كالعناكب وغيرها من الحشرات ، لدخوله في قوله : ﴿ يَخُلُقُ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ مما ذكر ومما لم يذكر من الجمادات وغيرها ، مع الاختلاف في الصور والأعضاء والحركات والطبائع و الأفاعيل .

ثم ختم هذه الآية بقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ليؤكد قدرته على كل شيء، والقدرة هي التمكُّن من الشيء دون عجز.

#### الصراط المستقيم:

قال الله تعالى : ﴿ لَقَدُ أَنزَلْنَا ءَايَتِ مُبَيِّنَاتٍ ﴾ أي القرآن العظيم فإنه قد اشتمل على بيان كلِّ شيء من العقائد والأحكام والأخبار والمواعظ ، ﴿ وَاللّهُ يَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴾ بتوفيقه للنظر الصحيح و إرشاده إلى التأمل الصادق ﴿ إِلَى صِرَطِ مُستقِيمٍ ﴾ إلى طريقٍ مستوي لا عوجَ فيه فيتوصَّل بذلك إلى الخير التام وهو نعيم الجنة .

و قد أُمرنا أنّ نسأل الله - عَجَلِق الهداية إلى الصراط المستقيم في كل ركعة من ركعات الصلاة في سورة الفاتحة ، لما في ذلك من السعادة والنجاة في الدنيا والآخرة .

#### من هداية الآيات:

- ١- تقرير عظمة الله عَجَل وأن كل من في السماوات و الأرض يسبح له .
  - ٢ الآية العظيمة في تمكين الطير من الطيران.
  - ٣- تعليم الله علل مخلوق صلاته وتسبيحه .
- ٤- بيان بعض آيات الله عَلِل من إنزال المطر والبَرَد وسوق السحاب وتأليفه وتراكمه وتقلب الليل والنهار .
  - ٥ من ينتفع بهذه الآيات هم أهل العقول السليمة .
  - ٦- بيان قدرة الله عَجَلِل الباهرة وحكمته الظاهرة في خلق كل دابة من ماء .
- ٧- إن أقوم الطرق و أعدلها و أقربها للسعادة في الدنيا والنجاة في الآخرة هو طريق الله - عَجَلِقً - .

#### من القيم المستفادة:

- تعظيم الله عَجْلِقّ .
  - التأمل
  - اتباع الحق.



| : ما العلاقة بين توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | السؤال الأول                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| : اختر من الآيات الكريمة دليلاً واحداً يدل على وحدانية الله - على الكريمة دليلاً واحداً يدل على وحدانية الله - على الكريمة دليلاً واحداً يدل على وحدانية الله - على الكريمة دليلاً واحداً يدل على وحدانية الله - على الكريمة دليلاً واحداً يدل على وحدانية الله - على الكريمة دليلاً واحداً يدل على وحدانية الله - على الكريمة دليلاً واحداً يدل على وحدانية الله - على وحدانية الله | السؤال الثاني<br>اكتب وجه الد  |
| ، : ما نوع الاستفهام في قوله تعالى : ﴿ أَلَوْتَ رَ أَنَّ ٱللَّهَ يُسَبِّحُ لَهُ ﴾ ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | السؤال الثالث<br>السؤال الثالث |
| : علّل : تخصيص الطير بالذِّكر رغم أنها تدخل ضمن المخلوقات :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | السؤال الرابع<br>              |
| س : وضّح نوعَي الهداية على ضوء دراستك للآيات :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | السؤال الخامس                  |

#### الدرس الثاني عشر:



## CERE

#### تذبذب المنافقين وثبات المؤمنين

سورة النور الآيات (٧٤ – ٤٥)

#### تمهيد:

حذرنا الله علينا نبينا عظيم في غير موضع من شرّ عظيم وخطر جسيم وفساد عريض ، وخافه علينا نبينا عليه وهو النفاق و أهله وهو إظهار الخير و إبطان الشرّ ، وقد وصفهم الله تعالى بصفات كثيرة يتجلى فيها المنافق ومن اتخذ النفاق مسلكاً يسير فيه .

والنفاق في كل زمان ومكان داء خطير ، ومصدر فساد و إفساد ، قال الله تعالى : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا فَفْسِدُ وا فِي اللَّهِ مَا لَكُونَ وَلَكِن لَا يَشْعُهُ وَالْ اللهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَل عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

ومن قبيح خصالهم استخفافهم بأمر الله ومن قبيح خصالهم استخفافهم بأمر الله والله والله



## قال تعالى



وَيَقُولُونَ ءَامَنّا بِٱللّهِ وَبِٱلرّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ بَتُولَّى فَرِيقٌ مِنْهُم مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَمَا أُولَتَهِكَ فَالْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَإِذَا دُعُواْ إِلَى ٱللّهِ وَرَسُولِهِ عِلَيْهُمْ أَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُم مُّعْرِضُونَ ﴿ وَإِن يَكُن لَمُمُ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُةً بِلَا اللّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُةً بِلَ اللّهَ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهِ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ وَلَا يَكُن لَكُمُ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهِ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ وَيَعْشَ ٱللّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ بِلَ اللّهُ وَرَسُولُهِ وَلِي اللّهُ وَرَسُولُهُ وَيَعْشَ ٱللّهُ وَيَتَقَمُ أَن يَعْفَونُ وَاللّهِ وَمَن يُطِع ٱللّهَ وَرَسُولُهِ وَيَعْشَ ٱللّهَ وَيَتَقَمِّ وَيَتَقَمِّ وَيَتَقَمِّ مَا اللّهَ وَيَتَقَلُ اللّهُ وَيَتَقَمِّ مَا اللّهُ وَيَتَقَمِّ اللّهُ وَيَتَقَمِ اللّهُ وَيَتَقَمِّ اللّهُ وَيَتَقَمِّ اللّهُ وَيَتَقَمِ اللّهُ وَيَتَقَمِّ اللّهُ وَيَتَقَمِ اللّهُ وَيَتَقَمُ اللّهُ وَيَتَقَمُ اللّهُ وَيَتَقَمِ اللّهُ وَيَتَقَمُ اللّهُ وَيَعْشَ اللّهُ وَيَتَقَمُ اللّهُ وَيَتَقَمُ اللّهُ وَيَعْشَ اللّهُ وَيَعْشَ اللّهُ وَيَتَقَمُ اللّهُ وَيَتَقَمُ اللّهُ وَيَعْمَ اللّهُ وَيَعْمَ اللّهُ وَيَعْمَ اللّهُ وَيَتَقِلُ اللّهُ وَيَعْمَ اللّهُ وَيَعْمَ اللّهُ وَيَعْمَلُوا اللّهُ وَيَعْمَ الللّهُ وَيَعْمَ اللّهُ وَيَعْمَى اللّهُ وَيَتَعْمُ اللّهُ وَيَعْمَى اللّهُ وَيَعْمَلُوا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَيَعْمَلُوا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَلِلْ اللّهُ اللّهُ وَلِلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَلِلْ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا اللهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِلللّهُ وَلِلْ اللّهُ وَلِلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلِلْ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

فَأُوْلَكِيْكَ هُمُ ٱلْفَآيِرُونَ ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَهِنَ أَمَرْتَهُمْ لَيَخْرُجُنَّ قُل لَا نُقْسِمُواْ طَاعَةُ مَعْرُوفَةً إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ قُلْ أَطِيعُواْ ٱللّهَ وَأَطِيعُواْ ٱللّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُيِّلُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ فَ قُلْ أَطِيعُواْ ٱللّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَكَعُ ٱلمُبِيثُ فَا مَا عُلِلُهُ مَا حُيِّلُتُ مُ قَالِمَ لَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّ

#### مفردات الآيات:

| المعنى                                                                | النص القرآني                      |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| صدّقنا بالله وبالرسول                                                 | ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَبِٱلرَّسُولِ |
| انقدنا ، والطاعة موافقةُ الطلب                                        | وَأَطَعْنَا                       |
| ثم يُعرِض ، والتولّي الإعراض عن الشيء                                 | ثُمَّ يَتُولَّى                   |
| منقادين طائعين ذليلين ، والإذعان : سهولة الانقياد                     | مُذْعِنِينَ                       |
| الحيف: الجور والظلم                                                   | أَن يَحِيفَ                       |
| الخشية : هي الخوف ولكنها خوف مبنيٌ على علم وتعظيم وإجلال              | وَيَخْشَ ٱللَّهَ                  |
| من الوقاية بأن جعل بينه وبين عذاب الله وقاية بفعل الطاعة وترك المعصية | وَيَتَّقُهِ                       |
| اسم من أسماء الله تعالى ، من الخبرة وهي أخص من العلم وهي معرفة بواطن  | إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ             |
| الأمور ودقائقها<br>التبليغ الواضح أو الموضح                           | ٱلْبَلَخُ ٱلْمُبِيثُ              |

#### الشرح الإجمالي للآيات:

قال الله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ ءَامَنّا بِٱللّهِ وَبِٱلرّسُولِ وَأَطَعْنا ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِّنْهُم مِّنْ بَعْدِ ذَلِكً وَمَا أَوُلَكَيْكَ بِٱلْمُوْمِنِينَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ الله عليه من صفات جليلة و أعمال عظيمة ، وذكر الكافرين وما هم عليه من ظلمات الجهل والكفر والضلال ، وشرع و هُنا ببيان من لم تحصل له الهداية إلى الصراط المستقيم من القوم المذبذبين بين ذلك لا إلى هؤلاء

ولا إلى هؤلاء وهم المنافقون ، ذلك المرض العضال ، قال الله تعالى : ﴿ وَيَقُولُونَ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَبِالرسول وَبِالرَّسُولِ ﴾ أي يقول المنافقون مرضى القلوب وضعاف الإيمان بألسنتهم صدّقنا بالله وبالرسول ﴿ وَأَطَعْنَا ﴾ أي انقدنا بجوارحنا لله ولرسوله بفعل الأوامر واجتناب النواهي . وهذا كلُّه مجرد قول باللسان لاعن اعتقاد صحيح .

ولذلك كان من حالهم أنهم ﴿ ثُمَّ يَتُولِّى فَرِيقُ مِّنْهُم مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ ﴾ أي ثم يُعرض فريق منهم عن الإيمان الصحيح والطاعة المطلقة لله ولرسوله من بعد قولهم ﴿ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَبِٱلرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ﴾ .

ثم حكم الله عليهم بعدم الإيمان فقال تعالى : ﴿ وَمَا أُولَكِيكَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ فليسوا بمؤمنين على الحقيقة وذلك أنهم يقولون ما لايفعلون .

#### حقيقة إعراض المنافقين:

## قال تعالى : ﴿ وَإِذَا دُعُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عِلِيحَكُمُ بَيِّنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُم مُعْرِضُونَ ﴾

قال المفسرون: هذه الآية والتي بعدها نزلتا في (بِشر) المنافق وخصمه اليهودي حين اختصما في أرض، فجعل المنافق يجره إلى رسول الله - عَلَيْهِ - ليحكم بينهما، وجعل المنافق يجره إلى كعب بن الأشرف ويقول: إن محمدًا يحيف علينا.

بين الله و الله على المنافقين بقوله تعالى : ﴿ وَإِذَا دُعُواً إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عِلِيَحُكُم بَيْنَهُم إِذَا فَرِيقُ مِنْهُم مُعْرِضُونَ ﴾ أي وإذا دُعي هؤلاء المنافقون إلى كتاب الله و إلى رسوله ليحكم بينهم فيما اختصموا فيه بحكم الله ، أعرضوا عن قبول الحق واستكبروا عن اتباع حكمه لأنهم علموا أنّ محمداً و اليحكم إلا بالحق .

وفي تصدير الآية بقوله : ﴿ وَإِذَا ﴾ الفجائية دليل على استكبار هؤلاء وعنادهم وأنهم يفاجئون من دعاهم بالإعراض إن كان الحق عليهم .

أما إن كان الحق لهم فإنهم يأتون إليه ﴿ مُذْعِنِينَ ﴾ أي منقادين و مطيعين وخاضعين لعلمهم أنّ الرسول - عليه الحقّ عنده ، فإذعانهم لم يكن عن اعتقاد أنّ حكمه الحق ، بل لأنه وافق هواهم ، ومن جرّاء هذا لما خالف الحقّ قصدهم عدلوا عنه إلى غيره .

ثم فصّل ما يحتمل أنّ يكون هو السبب في عدولهم عن قبول حُكمِه - عليه - بقوله : ﴿ أَفِي اللّهُ عَكَيْمٍ مُ رَسُولُدُ ﴿ فَي : أسبب إعراضهم عن المحاكمة وَلَوْمِهِم مَرضُ أَمِ اَرْتَابُواْ أَمْ يَحَافُونَ أَن يَحِيفَ اللّهُ عَلَيْمٍ مَ رَسُولُدُ ﴿ فَي : أسبب إعراضهم عن المحاكمة إليه - عليه والنهاق ، أم سببه أنهم مرضى القلوب بالكفر والنفاق ، أم سببه أنهم يخافون أنّ يجور الله ورسوله عليهم في الحكم . وكلُّ هذه الأسباب كفر وضلال والله عليم بما انطوت عليه قلوبهم من المرض .

والاستفهام في قوله : ﴿ أَفِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ . . . ﴾ للتوبيخ والتقريع والإنكار . والمراد بالمرض هنا مرض الشُّبهة والشك و النفاق .

والظلم هو وضع الشيء في غير موضعه على سبيل العدوان والتعدي .

قال القرطبي - إلى الحاكم ، لأن الله سبحانه ذمّ من دُعي إلى الحاكم ، لأن الله سبحانه ذمّ من دُعي إلى رسوله - على والمراد بالحكّام هم الذين يقومون بالقضاء بين الناس والفصل فيما بينهم ، و هم العارفين بالكتاب والسنة العادلين في حكمهم .

#### حال من اهتدى :

بعد أنّ ذكر الله - عَلَّل حال المنافقين وماهم عليه من قبيح الأفعال والصدود أعقب ذلك ببيان ما عليه أهلُ الإيمان وحالهم إذا دُعوا إلى حكم الله ورسوله ، ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إلى حكم الله ورسوله ، ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إلى تَعْوَلُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ﴾ فهم سريعو الاستجابة والانقياد لحكم الله ورسوله - عَلَيْه لله ورغبة فيما عنده من ثواب ، وهم بهذا بخلاف من قال : ﴿ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا ﴾ (١) و ﴿ إِنَّمَا ﴾ أداةُ حصر وقصر .

ثم أثنى الله - عليهم بقوله : ﴿ وَأُولَتِمِكَ ﴾ أي المؤمنون الذين قالوا هذا القول ﴿ هُمُ اللَّهُ وَلَهُمُ اللَّهُ ال

وفي الآية أمرٌ بقبول حكم الله ورسوله و أنّ ينشرح صدر المؤمن له و إن كان عليه فبذلك فوزُه وفلاحُه .

ثم أردف الله - على الثناء عليهم بثناء آخر ، حيث سلكوا المسلك الصحيح والمنهج القويم فقال تعالى : ﴿ وَمَن يُطِع اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيَغْشَ اللّهَ وَيَتَقَعِ ﴾ وهذه الجملة مُقَرِّرة لما قبلها من حسن حال المؤمنين ، وترغيب من عداهم إلى الدخول في عدادهم والمتابعة لهم في طاعة الله و رسوله فيما أمراه به وترك ما نهياه عنه ، والخشية من الله - على التقوى في مستأنف أموره ، و التقوى هي جامع الخيرات و أصل صلاح العبد .

وقد قرأ حفص ﴿ وَيَتَقَدِ ﴾ بإسكان القاف على نية الجزم ، وقرأ الباقون من القراء بكسرها . ﴿ فَأُولَيْكِكُ هُمُ ٱلْفَايْرُونَ ﴾ أي أولئك الذين وُصِفوا بكل هذا هم الفائزون برضاه عنهم يوم القيامة ، والآمنون من عذابه .

### مِن كذب المنافقين:

ثم ذكر الله - على الستجابة لله ولرسوله - على الستجابة لله ولرسوله - على الستجابة لله ولرسوله - على الستجابة الله ولرسوله المرتهم بالغين غايتها لئن أمرتهم بالخروج للجهاد والغزو لَيُلَبُّن الطلب وليخرجُن كما أمرت ، فرد الله - عليهم وزجرهم عن التَّفَوُّه بهذه الأيمان الفاجرة وأمره أنّ يقول لهم : ﴿ لاَ نُقُسِمُوا ﴾ أي : لا تحلفوا فإن العلم بما أنتم عليه لا يحتاج إلى قسم لوضوح كذبه .

وفي الآيات ذكر جملة من صفات المنافقين ، منها : القول بلا عمل ، و المماطلة والتسويف ، والدعوة الكاذبة ، وكل هذه الصفات يمقتها الله وينهى عنها ، ويؤخذ من هذا أنه لا ينبغي القسم إذا لم تدعُ إليه حاجة .

ثم قال تعالى : ﴿ طَاعَةُ مُعَرُوفَةُ ﴾ أي يجب عليكم إذا أُمرتم أنّ تطيعوا ولا حاجة إلى أنّ تقسموا فالطاعة أولى من قسمكم فلا تقسموا لأن طاعتكم معروفة لنا ، فهي طاعة باللسان فحسب من غير مواطأة القلب لها ، ولا يجهلها أحد من الناس .

ثم ختم الله - على مله الآية بقوله : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَاتَعُ مَلُونَ ﴾ فإن الله تعالى مطلع على ما تضمرونه من أعمال ، فهو سبحانه لا تخفى عليه خافية من ظاهر أعمالكم وخافيها ، فيعلم ما تظهرونه من الطاعة المؤكدة بالأيمان الكاذبة ، وما تبطنونه من الكفر والنفاق والعزيمة على مخادعة المؤمنين ونحو ذلك من أفانين الشرِّ والفساد التي دبّرتموها .

#### الاهتداء بالكتاب والسنة:

ثم أمر الله و ا

ولهذا قال : ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْ تَدُوأً وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَكَعُ ٱلْمُبِيثُ ﴾ أي و إن تطيعوا الرسول فيما أمركم به ونهاكم عنه ، تهتدوا إلى الحق الموصِل إلى كل خير في الدنيا والآخرة المنجِّي من كل شروما الرسول لكم إلاناصح هادٍ مبلغ .

وقوله : ﴿ وَمَا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَكِعُ ٱلْمُبِينُ ﴾ مقرِّرة لما قبلها ، والألف واللام في الرسول للعهد فيراد بهما نبينا - عَلَيْهُ - .

والآية دليل على حُجِّية السنة الثابتة و أنها مثل القرآن في وجوب الأخذ عنها ؛ قال النبي - عَلَيْهُ - : « أَلَاإِنِي أُتيت القرآن ومثله معه » أي السُّنة (١) .

<sup>[(</sup>١) رواه أبو داود في السنن ( ٤٦٠٤ ) والترمذي في العلم ( ٢٦٦٤ ) .

قال أبو عثمان النيسابوري - على الله على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالحكمة ، ومن أمَّر السُّنة على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالجكمة ، ومن أمَّر الهوى على نفسه قولاً وفعلاً نطق بالبدعة لأن الله تعالى يقول : ﴿ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهُ تَدُوا ﴾ » .

#### من هداية الآيات:

- ١- بيان ما عليه أهل النفاق من التردُّد والتذبذب ومخالفة الظاهر للباطن .
- ٢ أنّ من صفات غير المؤمنين عدم الاستجابة لله عَجَلِق ولرسوله عَلَيْقٍ .
  - ٣- جمع المنافقون بين مرض القلوب والظلم.
  - ٤ وجوب الانقياد لأمر الله عَلَي ورسوله عَلَي .
- ٥- بيان فضل من استجاب لأمر الله عَجَل ورسوله عَلَيْل وانهم مخلصون فائزون .
  - ٦- من أبرز صفات المنافقين تركهم الجهاد مع القدرة عليه.
    - ٧- طاعة الرسول عَيَالِيَّة من طاعة الله عَجَلِق ر
    - $\Lambda$  حصول الاهتداء في الدنيا والآخرة باتباع السنة .
  - ٩- أقام الله عَجَل الله عليه النبي عَلَيْل الله عليه الله الله عليه عليه الله على الله عليه الله عليه

#### من القيم المستفادة:

- بُغض النفاق و أهله .
- الاستجابة لله ولرسوله عَلَيْلَةٍ- .
  - تعظيم السنة .





| السؤال الأول: وضّح خطر النفاق على المجتمع المسلم:                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                            |
|                                                                                            |
| السؤال الثاني: استخرج من آيات الدرس صفات المنافقين وخصالهم:                                |
|                                                                                            |
| ۲<br>۳                                                                                     |
| السؤال الثالث : ضع علامة ( $$ ) مقابل العبارة الصحيحة ، وعلامة $(\mathrm{X})$ م            |
| غير الصحيحة فيما يأتي :                                                                    |
| ١- في قوله : ﴿ وَمَآ أُولَكِيكِ بِٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ نفى عنهم الإيمان الكامل .               |
| ٢ - المراد بمرض القلب في الآيات مرض الشك والشبهة والنفاق .                                 |
| ٣- نوع الاستفهام في قوله : ﴿ أَفِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ ﴾ للتقرير .                          |
| ٤ - ﴿ إِنَّمَا ﴾ أداة حصر وقصر .                                                           |
| السؤال الرابع: علام يدل تصدير قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا دُعُوٓاْ إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ، ﴾ |
| الفجائية ؟                                                                                 |
|                                                                                            |

#### الدرس الثالث عشر:



## (SE

### الرفعة والتمكين لهذه الأمة

سورة النور الآيات (٥٥ – ٥٧)

#### تمهید:

يتميز المؤمنون الصالحون في جميع أحوالهم بأنهم رسل هداية ودعاة صلاح و إصلاح، يعبدون الله - علله عليه وكبيره ويحذّرون منه، ويقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة ويطيعون الله تعالى ورسوله - السلاة ويؤتون الزكاة ويطيعون الله تعالى ورسوله - السلاة ويؤتون الزكاة ويطيعون الله تعالى ورسوله -

ويبتعدون عن كل فساد و إفساد وتخريب وإهانة ، وبهذه الأوصاف أقام الله - ﴿ لَكَ اللّهُ مَن يَنصُرُهُ وَ إِنَّ اللّهُ لَقَوِي عَزِيزُ ﴿ لَهُ اللّهِ عَالَى : ﴿ وَلَيَنصُرَكَ اللّهُ مَن يَنصُرُهُ وَ إِنَّ اللّهَ لَقَوِي عَزِيزُ ﴿ اللّهِ اللّهِ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَالَى اللّهُ عَرُوفِ وَنَهُواْ عَنِ ٱلْمُنكِرِ اللّهُ عَلَيْ إِن مَّكُنّا هُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُواْ الصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ وَأَمُرُواْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهُواْ عَنِ ٱلْمُنكِرِ اللهِ عَنِقِبَةُ ٱلْأَمُورِ اللهِ ﴿ اللّهِ عَلِقِبَةُ ٱلْأَمُورِ اللهِ ﴾ (١) .

بهذا ساد القوم ، و بهذا ارتفعت الأمة ، بهذا انخذل أعداؤها ، بهذا أعز الله تعالى الدين و أهله فحريٌّ بنا أنّ نعود إلى الله - الإيمان والعمل الصالح ونحاسب أنفسنا ، ونصلح أحوالنا ، ونصدق مع الله - الله على الله المحلّل .



## قال تعالى

وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَكِمِلُواْ الصَّلِحَتِ لِيَسْتَخْلِفَنَّ هُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا اُسْتَخْلَفَ اللّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلّذِي اَرْتَضَىٰ لَمُمْ وَلَيْمَدِّلَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمَنَا لَيْمَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَدِّنَى لَكُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمَنَا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَن كَفَر بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَتِهَكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ وَمَن كَفَر بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ وَأَقِيمُواْ يَعْدُونَ فَي وَأَقِيمُواْ يَعْدُدُونِنِي لَا يُشْرِكُونَ فِي شَيْئًا وَمَن كُفَر بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ وَكُولُونِ وَالْعِيمُواْ وَمَن كُولُونِ اللّهَ الْفَلْمِ اللّهُ الْفَلْمِ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهَ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللْلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

# الصَّلَوةَ وَءَاثُواْ ٱلزَّكُوةَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْجَمُونَ ﴿ لَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مُعْجِزِينَ فَ الْأَرْضِ وَمَأْوَلَهُمُ ٱلنَّالِ وَلَيِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ فَ الْأَرْضِ وَمَأْوَلَهُمُ ٱلنَّالِ وَلَيِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ فَ الْأَرْضِ وَمَأْوَلَهُمُ ٱلنَّالِ وَلَيِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ فَ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

#### مفردات الآيات:

| المعنى                                              | النص القرآني                        |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------|
| تعهّد                                               | وَعُدُ                              |
| ليجعلنهم في الأرض خلفاء                             | لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ |
| التمكين: التثبيت والتقرير والتأييد والتقوية         | وَلَيْمَكِّنَنَّ لَمُمْ             |
| جمع فاسق ، والفسق : الخروج عن طاعة الله وطاعة رسوله | ٱلْفَاسِقُونَ                       |
| أي أدوا الصلاة على الوجه المطلوب المعتدل            | وَأَقِيمُواْ الصَّلَاةَ             |
| أعطوها للمستحقين                                    | وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوةَ               |
| لاتظنن                                              | لأتَحْسَبْنَ                        |
| أسلوب ذم ، أي : بئس المرجع و المآب الذي يصيرون إليه | وَلَيِئْسَ ٱلْمَصِيرُ               |

#### سبب النزول:

عن أُبِيّ بن كعب - وَالْمَهُمُ قَالُ : لما قدم النبي - والسّه و أصحابه المدينة و آوتهم الأنصار رمتهم العرب عن قوس واحدة كانوا لا يبيتون إلا بالسلاح ولا يصبحون إلا فيه ، فقالوا : ترون أنّا نعيش حتى نبيت آمنين مطمئنين لا نخاف إلا الله ، فنزلت : ﴿ وَعَدَ اللهُ الّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمُ وَعَكِمُواْ السّمَا لَحْتَ لَكُمُ اللّهُ اللّذِينَ عَلَى اللّهُ اللّذِينَ عَن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِّنَنَ هُمُ دِينَهُمُ السّمَا لَحْتَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ فِي اللّهُ وَيَنهُمُ اللّهُ عَبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ فِي اللّهُ وَمَن كَفَر اللّهُ اللّهُ عَبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ فِي اللهُ وَمَن كَفَر اللّهُ اللّهُ عَبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ فِي اللّهُ وَمَن كَفَر اللّهُ اللهُ عَبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ فَي اللّهُ وَمَن كَفَر اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم كتاب التفسير (٢/ ٤٠١) وصححه ووافقه الذهبي .

### الشرح الإجمالي للآيات:

#### الوعد الحق:

قال الله تعالى : ﴿ وَعَدَ الله الله وعمل الأعمال الصالحة بأن يجعلهم خلفاء لغيرهم في الأرض وعد من الله سبحانه لمن آمن بالله وعمل الأعمال الصالحة بأن يجعلهم خلفاء لغيرهم في الأرض حاكمين في أهلها سائدين سكانها ، ﴿ كَمَا السّتَخَلَفُ النّين مِن قَبْلِهِم ﴾ كاستخلاف الذين من قبلهم من بني إسرائيل ، حيث أجلى الكنعانيين العمالقة من أرض القدس وورثها بني إسرائيل ، وهذا الوعديعم جميع الأمة وذلك بأن يجعلهم خلفاء يخلفون غيرهم في أرض الله ، إسرائيل ، وهذا الوعديعم جميع الأمة وذلك بأن يجعلهم خلفاء يخلفون غيرهم في أرض الله ، ثم قال : ﴿ وَلَيُم كِنَنَ هُمُ مِينَهُمُ اللّذِك الرّفيك لُهُمُ ﴾ والتمكين التثبيت والتقوية ، وهو الإسلام فيظهره على الدين كله و يظهره على سائر الأديان و يحفظه من التغيير والتبديل و الزوال إلى قرب الساعة ، وهذا الدين الذي ارتضاه الله و على الله و الناها وشرفها ونعمته عليها بأن يتمكنوا من إقامته و إقامة شرائعه الظاهرة والباطنة في أنفسهم وفي غيرهم ، و عن تميم الداري يتمكنوا من إقامته و إلا أدخله الله هذا الدين بعز عزيز أو بذل ذليل عزاً يعز الله به الإسلام وذلاً يذل الله به الكفر » (١) وكان تميم الداري يقول قد عرفت ذلك في أهل بيتي لقد أصاب من وذلاً يذل الله به الكفر » (١) وكان تميم الداري يقول قد عرفت ذلك في أهل بيتي لقد أصاب من أملم منهم الخير والشرف والعز ولقد أصاب من كان منهم كافرًا الذل والصغار والجزية .

ثم قال الله تعالى: ﴿ وَلَيُ بَدِّلُنَّهُم مِّنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا ﴾ وهذا أيضاً من وعوده الصادقة سبحانه لأهل الإيمان والعمل الصالح ، من بعد أنّ كان أحدهم لا يتمكن من إظهار دينه وما هو عليه من خوف ورهبة من أذى الكفار ، ولاشك أنّ الخائف لا يأمن على دينه ولا على نفسه ولا على ماله ولا على عرضه .

ولا شك أنّ الأمن من أكبر النعم وأعظم أسباب السعادة ؛ فبالأمن تتحقق أمور الدين والدنيا .

#### أسباب الرفعة والسناء والأمن:

ثم ذكر الله - على الله عليه الم الله ورفعتها وسناها وأمنها وهو الإيمان والعمل الصالح، هي العبادة و إقامة التوحيد، فمتى ما أخل المسلمون بذلك أدال الله عليهم الكفار والمنافقين، وفي هذا تنبيه للدعائم التي تقوم عليها الدولة الإسلامية والركائز التي تنهض بها وترتفع على غيرها، ليس لنا ونحن في وقت كثرت فيه الفتن واختلفت فيه العقائد والمفاهيم إلا أنّ نعود إلى الله حقاً ونراجع أنفسنا صدقاً، وأن لا نصر لنا ولا قيام إلا بنصر دين الله والقيام بما أمر الله.

و أسباب النصر وركائز القوة بقوله تعالى : ﴿ يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ﴾ وهذا معنى النفي والإثبات في كلمة التوحيد ( لا إله إلا الله ) نفي جميع ما يعبد من دون الله ، و إثبات العبادة لله وحده .

والعبادة : اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأفعال الظاهرة والباطنة .

والشرك : صرف حقِّ لله تعالى لغيره ، والشرك شركان : شرك أكبر وهو الذي يُخرج من الله ويخلِّد صاحبه في النار إن مات عليه ، وهو شرك المقاصد كالذبح والنذر لغير الله تعالى .

وشرك أصغر وهو الذي لايُخرج من المِلّة ولكن صاحبه على خطر وهو شرك وسائل وذرائع للشرك الأكبر كيسير الرِّياء والحِلْفُ بغير الله ونحو ذلك .

ثم بعد هذا الوعد الصادق العظيم أتبع ذلك بالتهديد والوعيد لمن كفر بعده ، فقال تعالى : 

﴿ وَمَن كَفَر بَعَد ذَلِك فَأُولَكِك هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴾ أي ومن كفر بعد هذا التمكين والسلطة التامة فأولئك هم الخارجون عن طاعة الله وطاعة رسوله - على - ثم زاد في بيان صلاح الأعمال والأحوال وما يكون سبباً في النصر والتمكين ، قال تعالى : ﴿ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوٰةَ ﴾ والأحوال وما يكون سبباً في النصر والتمكين ، قال تعالى : ﴿ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوٰةَ ﴾ وخصَّهما بالذِّكر لمزيتهما بين الطاعات ﴿ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ ﴾ وكرر الأمر بطاعة الرسول - عليه للتأكيد ، وخصَّه بالطاعة لأن طاعته طاعة لله ، ولم يذكر ما يطيعونه فيه لقصد التعميم ، يعني يطاع في كل شيء . ﴿ لَعَلَّكُمُ مُرَّمُونَ ﴾ أي افعلوا ما ذكر من إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وطاعة الرسول - عليه لنيل رحمة الله الرسول - عليه - راجين أنّ يرحمكم الله سبحانه . فهذه الطاعات سبب عظيم لنيل رحمة الله حيال .

#### إمهال الكافرين:

قال الله تعالى : ﴿ لَا تَعْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَأْوَلِهُمُ ٱلنَّارُ وَلَيِئُس ٱلْمَصِيرُ ﴿ فَ لَا يَعْبَرُ الله تعالى أو أنهم سَيُفَوِّتُونَهُ فلا يدركهم أو يفلتون من عذابه أو يعملون ما يعجزه ، فلا يغرُّك ما مُتعوا به في الحياة الدنيا فإن الله تعالى وإن يفلتون من عذابه أو يعملون ما يعجزه ، فلا يغرُّك ما مُتعوا به في الحياة الدنيا فإن الله تعالى وإن أمهلهم فإنه لا يهملهم ، ﴿ وَمَأُولِهُمُ ٱلنَّارُ ﴾ فالنار هي مآلهم و مرجعهم ﴿ وَلَبِئُسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ الواو : للقسم ، واللام موطئة له ، والتقدير : والله لبئس المصير ؛ أي : بئس المآل مآل الكافرين مآل الشر والعقوبة الأبدية .

ومن هذه الآية الكريمة نستفيد أمراً مهماً وهو عدم الاغترار بما عليه الكفار من يهود ونصارى ومشركين من زخارف الحياة والتطور الهائل والتقدم في الحياة الدنيا ، بل على المرء المسلم أنّ يحسن الظن بربه ويعلم أنّ هؤلاء حريصون تمام الحرص على هذه الحياة الفانية الزائلة .

#### من هداية الآيات:

- ١- بيان الوعد الصادق للذين آمنوا وعملوا الصالحات بالاستخلاف في الأرض والتمكين والأمن .
  - ٢- الإيمان قول وعمل واعتقاد.
  - ٣- الترغيب في الإيمان والعمل الصالح.
  - ٤ الدين الإسلامي هو الدين الذي رضيه الله عَجَل لله عباده ؛ فلا يقبل ديناً سواه .
    - ٥ قُبح الكفر وبشاعتِه و أنه من أعظم أنواع الفسق.
      - ٦- عظم شأن الصلاة والزكاة .
    - ٧- وجوب طاعة الرسول عَلَيْهُ فيما أمر به أو نهى عنه .
    - $\Lambda \chi = 1$  رحمة الله تعالى  $\chi = 1$  لينالها إلا المطيعون لله ولرسوله
      - ٩- وعيد الله مُنْحَالِنهُ للكافرين وقهره لهم وغلبته عليهم.
        - ١ النار لا تدخلها نفس طيبة مؤمنة .



## من القيم المستفادة:

- الرغبة في الخير .
- حبُّ العمل الصالح .
  - شكر النعم .



## السؤال الأول: أجب عمّا يأتي:

| ١ – ما مقومات الدولة الإسلامية ؟                                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢ - ما سبب نزول قوله تعالى : ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾ ؟ |
| لسؤال الثاني : عرِّف ما يأتي :<br>١ – العبادة :                                                            |
| ٢ – الشرك :                                                                                                |
| لسؤال الثالث : علّل ما يأتي :<br>١- تكرار الأمر بطاعة الرسول - عَلَيْهِ                                    |
| ٢- الأمر بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وطاعة الرسول - عَلَيْكِيُّهُ                                          |
|                                                                                                            |

|   |     |      | <br>          | , |
|---|-----|------|---------------|---|
| • |     | l II | لسؤا          | И |
| • | الح | ועיו | سبو ا         | , |
|   |     | _    | $\overline{}$ |   |

| سَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ | <ul> <li>١- استخرج حقيقة من قوله تعالى : ﴿ لَا تَحْسَا وَمَأْوَكُهُمُ ٱلنَّارُ وَلَيِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ اللهِ ٤٠ :</li> </ul>             |
|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                       |                                                                                                                                          |
| قوله تعالى : ﴿ وَأُقِيمُواْ ٱلصَّكَاوَةَ وَءَاتُواْ   | <ul> <li>٢- استخرج قيمة مستفادة ومظهرين سلوكيين من</li> <li>الزَّكُوةَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ (٥٠) *</li> </ul> |
|                                                       | القيمة المستفادة:                                                                                                                        |
|                                                       | المظاهر السلوكية:                                                                                                                        |
|                                                       |                                                                                                                                          |

#### الدرس الرابع عشر:



## (SIE

### من الآداب الرفيعة

## سورة النور الآيات (٥٨ – ٦٠)

#### تمهید:

من محاسن الدين ومفاخر الإسلام ومن أصول الشريعة ما أدَّبنا الله - عَلَى آداب اجتماعية سامية ومُثُل إنسانية رفيعة ، مما يدل على أنّ الإسلام الدين العظيم رسالة فضائل وآداب وعقائد وأحكام ينشأ عليها الصغار ويعتادون عليها ويأمر بها الكبار ويفتخرون بها ، وما هذه التشريعات النبيلة إلا للسمو بالإنسان إلى كمال الأخلاق ورفيع الآداب .

ومن جملة الآداب التي أدّبنا ربّنا - عَلِل بها الاستئذان في أوقات مخصوصة حتى لا ينكسر حاجز الحياء بين أهل البيت الواحد .

وفي الآيات التالية جملة من هذه الآداب التي شرعها الله - عَجَلِل الله عنين.



## قال تعالى



#### مفردات الآيات:

| المعنى                                         | النص القرآني                    |
|------------------------------------------------|---------------------------------|
| الاستئذان : طلب الإذن                          | مُكْن يَافْتَ سُمْلِ            |
| الإماء والعبيد                                 | ٱلَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَنْكُمْ |
| البلوغ والاحتلام                               | ٱلحُكُمُ                        |
| وقت القيلولة ، وهو وقت راحة واستجمام           | مِّنَ ٱلظَّهِيرَةِ              |
| جمع عورة : وهي في الأصل كل ما يُستحيى من كشفه  | عَوْرَاتِ                       |
| حرج وضيق وإثم                                  | جُنَاحٌ                         |
| جمع طوّاف ، وهو الذي يدور على أهل البيت للخدمة | طُوَّافُون                      |
| جمع قاعد ، وهن العجائز                         | وَٱلْقَوَاعِدُ                  |
| لايرغبون ولايطمعون فيه                         | لَايَرْجُونَ                    |
| زواجاً                                         | نِكَاحًا                        |
| غير كاشفات لما يجب ستره ولامتزينات             | عَيْرَ مُتَ بَرِّحَتِ           |

#### سبب النزول:

رُوي عن ابن عباس - وقي عن ابن عباس - وقي الله عبر وقت الظهيرة ليدعوه فدخل ، فرأى عمر بحالة كره عمر بن الخطاب - وقت الظهيرة ليدعوه فدخل ، فرأى عمر بحالة كره عمر وقيته على ذلك ، فقال : يا رسول الله ؛ وددت أنّ الله تعالى أمرنا ونهانا في حال الاستئذان ، فأنزل الله تعالى هذه الآية .

## الشرح الإجمالي للآيات:

الاستئذان للدخول:

ينادي الله - عَنِل الإيمان بأعظم وصف وهو وصف الإيمان وما في هذا النداء من العناية

و الرعاية والتشريف والتكريم ولهذا قال عبد الله بن مسعود - عَرَاتُكُ - : « إذا سمعت الله يقول : ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ فأرعِها سمعك فإنه خير تؤمر به أو شر تنهى عنه » .

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ يا من صدقوا الله ورسوله و أيقنوا بشريعة الله ﴿ لِبَسْتَغَذِنكُمُ ٱلّذِينَ مَلكَتْ أَيْمَنُكُو وَ وَاللَّهِ مِنكُو وَ اللَّهُ وَاللَّهُ مَنْ مَنكُونَهُم مِنكُو اللّه ورسوله و أيطلب منكم الإذن في الدخول عليكم هؤلاء العبيد والإماء الذين تملكونهم بملك اليمين ، وكذلك الأطفال الذين لم يبلغوا مبلغ الرجال الأحرار في ثلاث أوقات وهي ﴿ مِن مَبلِّ صَلَوْ الْفَجْرِ ﴾ وهي ساعات النوم من الليل ﴿ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابكُمُ مِّنَ الطّهِيرَةِ ﴾ وقت القيلولة ﴿ وَمِنْ بَعْدِ صَلَوْةِ ٱلْعِشَآءِ ﴾ بداية نوم الليل إلا بإذن منكم ، لأن هذه الأوقات أوقات خلودكم إلى النوم والراحة وهي أوقات يختل فيها تستركم والتكشف فيها غالب .

ولهذا قال تعالى : ﴿ ثُلَثُ عَوْرَتِ لَكُمْ ﴾ أي هذه الأوقات مظنّة انكشاف العورات والاطلاع عليها ، والعورة هي كل ما لا يحب الإنسان أنّ يطّلع عليه ويحرم النظر إليها . والخطاب في هذه الآية موجه إلى الأولياء والسادة .

ثم قال تعالى : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمُ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بِعَدَهُنَ ﴾ أي ليس عليكم أيّها الأولياء وأيها السادة ولا عليهم يعني المماليك والأطفال حرج ولا إثم بعد هذه الأوقات الثلاثة في دخولهم عليكم بلا استئذان .

وفي الآية إشارة إلى أنّ الولي أو السيد يأثم إذا فرّط في هذا الأمر ، ولم يعلّم الأطفال ولا المماليك ولم يربيهم على هذا الأدب .

ثم علَّل الله - عَنِل الإباحة بقوله: ﴿ طُونُونَ عَلَيْكُم بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضُ ﴾ أي ليس عليكم ولا عليهم حرج و لا إثم في دخولهم بلا استئذان في غير الأوقات الثلاثة لأنهم طوافون عليكم للخدمة ؛ وهذا فيه دلالة على قاعدة من قواعد الشرع وهي أنّ المشقة تجلب التيسير لأنه لو طُلب منهم الاستئذان في كل وقت لشقّ ذلك عليهم .

بيَّن الله - عَجَلِق لعباده أحكام دينهم ؛ فقال تعالى : ﴿ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْأَيَكِ وَٱللَّهُ عَلِيـمُ حَكِيمُ ﴾ أي ومثل هذا التبيين لتلك الأحكام والآداب يبين الله لكم شرائع الدين وأحكامه ، ٢ والله عليم بما يُصلح أحوال عباده حكيم في تدبير أمورهم فيشرّع لهم ما يُصلح أحوالهم في الممات والمعاد .

#### البالغون الأحرار:

ولما بين الله تعالى حكم المماليك والأطفال الصغار أتبعه بحكم البالغين الأحرار بقوله تعالى: 
﴿ وَإِذَا بَكَكُمُ ٱلْمُحُكُمُ ٱلْمُكُمُ الْمُحُكُمُ فَلْيَسْتَغَذِفُوا ﴾ أي وإذا بلغ الأطفال من أولادكم و أقربائكم الأحرار سن الاحتلام أو بلوغ خمس عشرة سنة ( وهناك علامات أخرى للبلوغ منها ما يخص الذكور وأخرى للنساء ذكرها أهل العلم في كتب الفقه ) فلا يدخلوا عليكم في كل حين إلا بإذن ، لا في أوقات العورات الثلاث ولا في غيرها ﴿ كَمَا اسْتَثَذَنَ ٱلّذِينَ مِن قَبِلهِمْ ﴾ أي كما يستأذن الكبار من ولد الرجل و أقاربه حين الدخول .

ولم يذكر الله - على هذه الآية المماليك لأن حكم ما ملكت اليمين واحد ، كبارهم وصغارهم ، وهو الاستئذان في الساعات الثلاث ، ثم أكد نعمه عليهم ببيان أحكام الدين بقوله : ﴿ كَنَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَ ايكتِمِ وَ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ أي كما بيَّن لكم ما ذكر غاية البيان يبين لكم ما فيه سعادتكم في دنياكم و آخرتكم وهو العليم سبحانه بأحوال خلقه ، الحكيم فيما يدبر لهم .

#### القواعد من النساء:

ذكر الله - عَلَّل حكم القواعد من النساء وهن العجائز اللاتي قعدن عن الحيض والولادة لكبر سنهن ، قال تعالى : ﴿ وَٱلْقَوَعِدُ مِنَ ٱلنِّسَاءِ ٱلَّتِي لاَ يَرْجُونَ نِكَاحًا ﴾ أي لا يطمعن في الزواج لكبرهن فلا يرجون نكاحاً ولا يرجى منهن ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْهِ بَ جُنَاحٌ أَن يَضَعُ بَ ثِيابَهُ بَ ﴾ أي ليس عليهن إثم ولا حرج في أنّ تضع خمارها من فوق رأسها أو عباءتها من فوق ثيابها التي تكون على ظاهر البدن كالجلباب ونحوه ، و إنما جاز لهن ذلك لانصراف الأنفس عنهن إذ لارغبة للرجال فيهن ، فأباح الله سبحانه لهن مالم يبحه لغيرهن ، ثم استثنى حالة من حالاتهن فقال : ﴿ عَيْرَ مُتَ بَرِّحَاتٍ بِزِينَةٍ ﴾ أي غير مظهرات للزينة التي أُمرُن بإخفائها ولا متعرّضات بالتزين لينظر إليهن الرجال .

ثم قال : ﴿ وَأَن يَسْتَعْفِفُن ﴾ أي ومن لازمت خمارها ولم تظهر للأجانب كاشفة وجهها و محاسنها ﴿ خَيْرٌ لَهُ رَبُ ﴾ أي خير لها حالاً و مآلاً ، فحسبها أنّ يختار الله - عَنِل لها فما أختاره لها الله - عَنِل لا خيراً في الدنيا و الآخرة ، فللمؤمنات أنّ يخترن ما اختاره الله - عَنِل لهن ، فهذا الحكم لهن رخصة من الله - عَنِل و تخفيفاً عنهن ، إذ لم يوجب عليهن ما أوجبه على غيرهن من التستر التام .

ثم ختم الآية باسمين عظيمين من أسمائه الحسنى فقال تعالى : ﴿ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ ﴾ سميع لجميع الأقوال والأصوات ﴿ عَلِيكُ ﴾ بجميع الأحوال والأعمال لا تخفى عليه خافية ؛ وهذا يورث المؤمن تقوى الله - عَجَلِلّ - واجتناب ما يسخطه سبحانه .

#### من هداية الآيات:

- ١- وجوب تعليم الآباء والسادة الاستئذان للأطفال والخدم.
  - ٢ عناية الله عَناية الله و العمل الصالح .
- ٣- بيان أنّ غير المكلف لا يوجه له الخطاب ، ولذلك وجّه الله عَلَق الخطاب إلى الأولياء .
  - ٤ حرمة النظر إلى العورات.
- ٥- الإشارة إلى وجوب استئذان البالغين عند الدخول على أهليهم من الرجال والنساء في جميع الأوقات .
  - ٦- ذكر منة الله عَلِق عباده بأن بيّن لهم الأحكام والآداب.
    - ٧- إثبات أسماء الله الحسنى: العليم، الحكيم، السميع.
  - ٨- رُخِّص للقواعد أنَّ يضعن ثيابهن من غير قصد التبرج بالزينة .
  - ٩- الإشارة إلى مراقبة الله عَلَق في جميع الأحوال والأعمال والأقوال.

#### من القيم المستفادة:

- التأدب بآداب الشرع .
- الاعتزاز بأحكام الدين .
  - مراقبة الله عَجْل .





## السؤال الأول: ضع من مفردات الآيات الكريمة ما يتوافق مع المعاني في الجدول الآتي:

| مفردات الآيات الكريمة | المعاني                     |
|-----------------------|-----------------------------|
|                       | الإماء والعبيد              |
|                       | وقت القيلولة                |
|                       | يدورون على أهل البيت للخدمة |
|                       | حرج وضيق وإثم               |

|                   |                                            | ت مخصوصة :                            | : علّل ما يأتي :<br>ية الاستئذان في أوقاط      |                              |
|-------------------|--------------------------------------------|---------------------------------------|------------------------------------------------|------------------------------|
|                   |                                            |                                       |                                                |                              |
|                   | أوقات الثلاثة :                            | استئذان في غير الأ                    | الأطفال والمماليك بلا                          | ۲- دخول ا                    |
|                   |                                            |                                       |                                                |                              |
| ون تبرج أو زينة . | فق مع المعنى التالي<br>السن بوضع ثيابهن دو | ت الدرس ما ينوا<br>نساء الكبيرات في ا | ع الإثم والحرج عن الا<br>ع الإثم والحرج عن الا | السوال النالت<br>- رفع الشرِ |
|                   |                                            |                                       | ى :                                            | قال تعالى                    |

| •    | 0,   | 1 | ِقہ  | ة ر | ڏيا | 11, | من | ä | کی | و | سا | ال | L | ره | هر | L | مغ | و | بة | س | ننا | ٥ ; | نما | قي | ج | فو | خة | اسا | 1: | 2   | اب | ، الر | ؤال  | <u></u> | j |
|------|------|---|------|-----|-----|-----|----|---|----|---|----|----|---|----|----|---|----|---|----|---|-----|-----|-----|----|---|----|----|-----|----|-----|----|-------|------|---------|---|
| <br> | <br> |   | <br> |     |     |     |    |   |    |   |    |    |   |    |    |   |    |   |    |   |     |     |     |    |   |    |    |     |    |     | :  | يمة   | الق  |         |   |
|      |      |   |      |     |     |     |    |   |    |   |    |    |   |    |    |   |    |   |    |   |     |     |     |    |   |    | •  | کية | وك | سلر | ال | اهر   | المظ |         |   |
| <br> | <br> |   | <br> |     |     |     |    |   |    |   |    |    |   |    |    |   |    |   |    |   |     |     |     |    |   |    |    |     |    |     |    | _'    | ١    |         |   |
| <br> | <br> |   |      |     |     |     |    |   |    |   |    |    |   |    |    |   |    |   |    |   |     |     |     |    |   |    |    |     |    |     |    | _,    | ۲    |         |   |



#### الدرس الخامس عشر:



## آداب و أحكام

SISO)

سورة النور الآية ( ٦١ )

#### تمهيد:

من عظيم نعم الله تعالى على عباده وامتنانه عليهم أنّ شرّع لهم من الأحكام والآداب التي تكمل لهم تماسكهم وتنشر بينهم المحبة والوئام والترابط والصلة ، ومن ذلك التواضع وإفشاء السلام ونشره ، وغير ذلك مما فيه تقوية للمجتمع المسلم وسلامته من كل عوائق ينشأ عنها التفرق والخصام ، و الآيات التالية فيها أيضاً من الآداب والأحكام ما من شأنه تقوية أواصر القرابة والصداقة وإزالة الكلفة ، والدعوة إلى المؤانسة والانبساط ، وفي هذه الإباحة رفع للحرج والتيسير على المسلمين .



## قال تعالى



لَيْسَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْمَرْفِيضِ إِخْوَنِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوَنِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوَنِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوَلِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَمَّهُ مِن بُيُوتِ أَمَّهُ مِن بُيُوتِ أَمَّ مُن اللّهِ مُن مُن اللّهِ مُن رَكَةً مَ أَوْ أَشْتَاتًا فَإِذَا دَخَلْتُ مِ بُيُوتًا فَسَلِمُواْ عَلَى آنْفُسِكُمْ تَعِيتَةً مِّن عَلَيْكُمُ عَندِ اللّهِ مُن رَكَةً طَيِّبَةً حَيَدُ اللّهِ عَلَيْكُمُ ٱللّهُ لَكُمُ اللّهُ لَكُمُ ٱللّهُ لَكُمُ اللّهُ لَك يُبَيِّثُ اللّهُ لَكُمُ اللّهُ لَكُمُ اللّهُ لَكُمُ اللّهُ لَك اللّهُ اللّهُ لَكُمُ اللّهُ لَلْكُمُ اللّهُ الل

تَعَقِلُونَ الله

#### مفردات الآيات:

| المعنى                                                  | النص القرآني             |
|---------------------------------------------------------|--------------------------|
| فاقد البصر                                              | ٱلأَعْمَىٰ               |
| ضيق                                                     | ٠٠٠<br>حنج               |
| هو الذي لا يمشي مشياً مستقيماً                          | ٱلأُعْدَ                 |
| جمع مفتاح وهو ما تفتح به أغلاق الأبواب والخزائن والكنوز | مُّفَاتِحَةُ             |
| مجتمعين على الطعام أو متفرقين                           | جَمِيعًا أَوْ أَشْتَاتًا |
| من البركة وهي النماء والزيادة                           | مُبُكرَكةً               |
| حسنة جميلة                                              | طَيّبة                   |

#### سبب النزول:

قال سعيد بن جبير: كان العرجان والعميان يتنزهون عن مؤاكلة الأصحاء ، لأن الناس يتقذرونهم ويكرهون مؤاكلتهم ، وكان أهل المدينة لا يخالطهم في طعامهم أعمى ولا أعرج ولا مريض تقذراً ، فأنزل الله - على هذه الآية . وقال مجاهد: نزلت هذه الآية ترخيصًا للمرضى والزمنى في الأكل من بيوت من سمّى الله - على هذه الآية ، وذلك أنّ قومًا من أصحاب رسول الله - على - كانوا إذا لم يكن عندهم ما يطعمونهم ذهبوا بهم إلى بيوت آبائهم وأمهاتهم أو بعض من سمّى الله - كانوا إذا لم يكن عندهم ألاية ، وكان أهل الزمانة يتحرّجون من أنّ يطعموا ذلك الطعام لأنه من أطعمهم غير مالكيه ، ويقولون : إنما يذهبون بنا إلى بيوت غيرهم ، فأنزل الله الطعام الآية .

### الشرح الإجمالي للآيات:

#### رفع الحرج:

تحرّج المسلمون عن مؤاكلة الأعمى لأنه لا يبصر موضع الطعام الطيب ، والأعرج لأنه لا

يستطيع المزاحمة على الطعام ، والمريض لأنه لا يستطيع استيفاء الطعام فَكَرِهوا أَنْ يُؤاكِلوهُمْ وَلَا عَلَى الله وَ عَلَى الله وَ وَ وَلَا عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله والله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الهُ الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى ال

أحدهما: أنّ المملوك لا يقال فيه (ملكت مفاتحه) بل يقال: (ما ملكتموه) أو (ما ملكت أيمانكم) لأنهم مالكون له جملة ، لا لمفاتحه فقط. والثاني: أنّ بيوت المماليك ، غير خارجة عن بيت الإنسان نفسه ، لأن المملوك وما ملكه لسيده ، فلا وجه لنفي الحرج عنه . ﴿ أَوْ صَدِيقِكُمْ ﴾ في الآية إشارة إلى أنّ المرء يحتاج إلى صديق يكون له عوناً على أمور دينه ودنياه . قال جعفر الصادق - رائع النّف علم حرمة الصديق أنّ جعله الله تعالى من الأنس و الثقة و الانبساط ورفع الحشمة بمنزلة النفس والأب و الأخ » .

وهذا الحرج المنفي عن الأكل من هذه البيوت لا يُحتاج فيه إلى استئذان ، والحكمة فيه معلومة من السياق ، فإن هؤلاء المسمين قد جرت العادة والعرف بالمسامحة في الأكل منها لأجل القرابة القريبة ، أو التصرف التام ، أو الصداقة ، فلو قدر في أحد من هؤلاء عدم المسامحة والشح في الأكل المذكور ، لم يجز الأكل ، ولم يرتفع الحرج ، نظراً للحكمة والمعنى .

قال الشافعي - رُهِيْءُ - :

صديق صدوق صادق الوعد منصفاً

سلام على الدنيا إذا لم يكن بها

#### من آداب الطعام:

قال الله تعالى : ﴿ لَيْسِ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَأْكُلُواْ جَمِيعًا ﴾ أي مجتمعين ـ والا ينبغي أنّ يفهم من كلمة ﴿ جَمِيعًا ﴾ أنهم رجال أجانب مع نساء أجنبيات ، بل هم محارم بعضهم لبعض ، وقوله ﴿ أَو أَشَاتًا ﴾ أي متفرقين كل يأكل وحده متى بدا له ذلك ، وجاءت السُّنة بأن الاجتماع على الأكل أفضل لأنه سبب الألفة وحصول البركة ، عن وحشى بن حرب بن وحشى ، عن أبيه ، عن جده - رَفِيْكُ - : أنّ أصحاب النبي - عَيْكَ - قالوا : « يا رسول الله إنا نأكل ولانشبع ؟ » قال : « فلعلكم تفترقون ؟ » قالوا : نعم . قال : « فاجتمعوا على طعامكم ، واذكروا اسم الله عليه يبارك لكم فيه » (١) .

#### آداب دخول البيوت:

ثم شرع الله - عَلِل ما ينبغي رعايته حين دخول البيوت بعد أنّ ذكر الرخصة فيه فقال تعالى: ﴿ فَإِذَا دَخَلْتُم بُيُوتًا فَسَلِّمُواْ عَلَىٰ أَنفُسِكُم ﴾ أي فإذا دخلتم بيتاً من هذه البيوت فليسلم بعضكم على بعض ، وقد ورد في كيفية الدخول إلى المنزل أنّ يقول : « اللهم إني أسألك خير المولج وخير المخرج بسم الله ولجنا وبسم الله خرجنا وعلى ربنا توكلنا ثم يسلم على أهله » (٢) ، وجاءت ﴿ بُيُوتًا ﴾ في الآية نكرة تعم جميع البيوت له أو لغيره ؛ مسكونة كانت أو غير مسكونة وكذا بيوت الله المساجد . ﴿ فَسَلِّمُوا ﴾ بقولكم : السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ، و إن كان البيت خالياً أو كان مسجداً قال : « السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين » ثم قال ﴿ عَلَيْ أَنفُسِكُمْ ﴾ إشارة إلى أنّ السلام على أخيك بمثابة السلام على النفس لأن المؤمنين كالجسد الواحد ، وقد أمرنا الله - على السلام على من حيّانا و معنى السلام : الدعاء بالبقاء والحياة والسلامة .

﴿ تَحِيَّـةً ﴾ أي تلقونها ﴿ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ إذ هو تبارك وتعالى الذي أمر بها و أرشد إليها ، ﴿ مُبِكَرَكَةً ﴾ أي ذات بركة ؛ والبركة : الخير الكثير الثابت لأن هذه التحية طريق للتحابب والتآلف ، ﴿ طَيِّبَةً ﴾ حسنة جميلة تطيب بها النفوس ويرجى بها الخير والثواب.

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود - كتاب الأطعمة - فاجتمعوا على طعامكم واذكروا اسم الله عليه يبارك لكم فيه - باب في الاجتماع على الطّعام (٣٧٦٤) . (٢) سنن أبي داود - أبواب النوم - باب ما يقول الرجل إذا دخل بيته (٥٩٩٦) .

والسلام من الكلم الطيب الذي يحبه الله تعالى ويقبله ويصعد إليه ، وعلى المسلم أنّ يلتزم هذه التحية ولا يستبدلها بتحية أخرى .

ثم ختم الله - عَلَق منه الآية بقوله : ﴿ كَذَالِكَ يُبَيِّ اللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَكِ ﴾ أي مثل ذلك البيان يبين الله لكم الآيات الشرعية العظيمة ﴿ لَعَلَّكُمْ تَعَقِلُونَ ﴾ لكي تفقهوا أمره ونهيه وأدبه وبهذا يحصل لكم الفوز في الدارين .

#### من هداية الآيات:

- ١- تقرير لقاعدة عظيمة من قواعد الشرع: (التيسير ورفع الحرج).
- ٢- مراعاة ذوي الأعذار والعاهة بأن لا حرج عليهم في الأكل مع غيرهم من الأصحاء.
  - -7 جواز الأكل من بيوت من ذكرهم الله -3 لله إذن .
    - ٤ وجوب الإذن عند الأكل من بيوت غير من ذكر.
  - ٥- تعظيم حقوق الأقربين والأصدقاء والأمناء بعضهم على بعض.
    - ٦- التنويه بحق الصداقة.
    - ٧- مشروعية السلام وبيان شيء من أحكامه و إبراز فضله .
  - ٨- امتنان الله على عباده بهذه الآداب السامية والأحكام العظيمة .

#### من القيم المستفادة:

- الرحمة بأهل الأعذار.
  - تعظيم الحقوق.
  - التآلف والمحبة .



| . " ! ! " .   | ۴.      | 1 \$11 1 | lia ti |
|---------------|---------|----------|--------|
| ب عمّا يأتى : | ا : اجد | ل الأول  | السؤاا |

| ١ - بم يكون المجتمع الإسلامي متماسكاً ؟                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢ - من خلال فهمك لآيات الدرس اكتب الطريقة المناسبة لدخول البيوت :                         |
| لسؤال الثاني: علّل لما يأتي:<br>١ - لم يذكر الله سبحانه الأولاد في جملة الأقارب:          |
| ٢ - ختمت الآية بقوله تعالى ﴿ لَعَلَّكُمْ تَعَقِلُونَ ﴾ :                                  |
| لسؤال الثالث: ماذا يفيد تنكير كلمة ﴿ بُيُوتًا ﴾ في قوله: ﴿ فَإِذَا دَخَلْتُم بُيُوتًا ﴾ ؟ |



| راعن | بحثا مختص | : اكتب | ال الرابع | السؤا |
|------|-----------|--------|-----------|-------|

| معنى السلام. | -1 |
|--------------|----|
|--------------|----|

٤ - فضله .

#### الدرس السادس عشر:



## (SEE

#### مكانة الرسول - عَلَيْهُ -

### سورة النور الآيتان ( ٦٢ - ٦٤ )

#### تمهيد:

نبينا محمد - وجعل ذلك من أصول الإيمان وأن محبته تُقدّم على كل محبوب من نفس ومال وولد ، وهو خاتم النبيين وسيدهم وأكرمهم على الله ، وهو أفضل أولي العزم من الرسل ، وهو الرحمة المهداة والنعمة المسداة أرسله الله بالهدى ودين الحق بين يدي الساعة بشيراً ونذيراً وداعياً الى الله بإذنه وسراجاً منيراً ، فختم الله به الرسالة وهدى به من الضلالة وعلم به من الجهالة وفتح برسالته أعيناً عمياً وآذاناً صمّاً وقلوباً غلفاً ، فأشرقت برسالته الأرض بعد ظلماتها وتألفت به القلوب بعد شتاتها ، فأقام الله - آبك - به العوجاء وأوضح بها المحاجة البيضاء ، وشرح له صدره ووضع عنه وزره ورفع ذكره وجعل الذلة والصغار على من خالف أمره ، وما من مخلوق الاويمتحن بهذا النبي - الله قبره .

و الآيات التي معنا تبيّن شيئاً من ذلك من وجوب طاعته وعدم مخالفته والتأدب معه عليه الصلاة والسلام .



## قال تعالى



 لَّا تَجْعَلُواْ دُعَاءَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضِكُم بَعْضًا قَدْ يَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ يَتَسَلَّلُونَ عَنْ أَمْرِهِ آن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ ٱلِيمُ اللَّهُ ٱلْذِينَ يُعَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ آن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ ٱلِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَذَابٌ اللهِ فَيُنْتِئُهُم اللهَ اللهُ عَلَيْهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قَدْ يَعْلَمُ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنْتِئُهُم بِمَا عَمِلُوا اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمً اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

#### مفردات الآيات:

| المعنى                                             | النص القرآني        |
|----------------------------------------------------|---------------------|
| أمر عام وهام يستدعي الاجتماع                       | أمرِ جَامِعِ        |
| لبعض أمورهم                                        | لِبَعْضِ شَأْنِهِمْ |
| نداؤه وطلبه                                        | دُعكاءَ ٱلرَّسُولِ  |
| التسلل : الخروج في خفية                            | يَتَسَلَّلُونَ      |
| خفية ، من لاذ بالشيء يلوذ به ، أي : اختفى من ورائه | لِوَاذًا            |
| بلاء وامتحان                                       | فِتْنَةُ            |
| يخبرهم ، والنبأ : الخبر العظيم                     | فَيُنَبِّنُهُم      |

### الشرح الإجمالي للآيات:

#### طاعة الإمام:

ختم الله - عَلِق - هذه السورة المباركة بالتنويه بالأدب الرفيع مع النبي - عَلَيْه - ومخاطبته بما نعته الله - عَلَق - من وصف الرسالة و النبوة ، و أنّ يتقيدوا بطاعته ويحذروا مخالفته .

قال الله تعالى : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَلَى المؤمنون حقاً الكاملين

في إيمانهم هم الذين صدّقوا الله ورسوله ، وعمِلوا بشرع الله ، وحقيقة الإيمان أنه قول باللسان واعتقاد بالجنان وعمل بالجوارح والأركان ، والإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية .

﴿ وَإِذَا كَانُ المؤمنون مع رسول الله حَلَيْ اللهِ عَلَى أَمْ عَلَى آمْ عَلَيْهِ عَلَى آمْ عَلَيْهِ عَلَى آمْ عَلَيْهِ عَلَى أَمْ عَلَيْهِ عَلَى أَمْ عَظَيم جمعهم في مصلحة المسلمين ، كالجمعة والجهاد والمشورة ونشر السنة أو ترهيب عدو ونحو ذلك ، لم ينصرف أحد منهم حتى يستأذنه أي يطلب منه الإذن بالانصراف لئلا يكون الأمر فيه نوع من الفوضى و الإخلال ، وهذا مما يضعف الدولة ويشتت الجماعة ويضر بالمصلحة .

ولمّا كان الاستئذان علامة الإيمان أكّده بقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَغَذِنُونَكَ ٱوْلَكِيكَ ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ مِاللّهِ وَرَسُولِهِ ﴿ فَي الشبوت والدوام ، أما الذين لم يطلبوا الإذن فهم المذين لا يؤمنون بالله ورسوله ويُقصَد بهم المنافقون ، ﴿ فَإِذَا ٱسْتَغُذُوكَ لِبَعْضِ صَالِحَة مَ الذين لا يؤمنون بالله ورسوله ويُقصَد بهم المنافقون ، ﴿ فَإِذَا ٱسْتَغُذُوكَ لِبَعْضِ صَالَحَة مَ وَأَوْدَ لَنَ لَنَ مِنْ شِئْتَ مِنْ شُمَّ ﴾ فإذا طلبوا منك الإذن لبعض حاجتهم و أمورهم فإذن لمن شئت ممن طلب الإذن في الانصراف لعذر ، ﴿ وَٱسْتَغْفِرُ لَمُهُمُ ٱللّهُ إِنَ ٱللّهُ عَفُورٌ رَّحِيمَ ﴾ واطلب من الله تعالى المغفرة لهم لأن الله غفور لذنوب عباده التائبين رحيم بهم .

واقتران هذين الاسمين الكريمين ﴿ اللَّهَوُرُ الرَّحِيمُ ﴾ يؤخذ منه : أنَّ بالمغفرة زوال المرهوب وبالرحمة حصول المطلوب .

### من الأدب مع الرسول الكريم - عَلَيْكُ - :

قال الله - وَ الله عَلَمُ مُظهِراً شرف الرسول - وفضله ومؤكداً ذلك بقوله : ﴿ لَا تَجْعَلُوا دُعَاءً الرَّسُولِ بَيْنَكُمُ مُكُمَّاءً بِعَضِكُم بَعْضًا ﴾ أي لا تجعلوا نداء الرسول بينكم كنداء بعضكم بعضاً بأن تقولوا : يا محمد أو يا أبا القاسم ، بل نادوه بوصف النبوة والرسالة فقولوا : يا نبي الله ، يارسول الله مع خفض الصوت ولين اللفظ و ترقيق العبارة ، وما ذلك إلا تكريماً له وتعظيماً لشأنه و توقيراً لحرمته ، ثم قال الله تعالى : ﴿ قَدْ يَعْلَمُ اللّهُ اللّهِ السلمون من الجهاد ونحوه . أي أنّ الله لا يخفى عليه الذين ينصرفون ويخرجون عمّا أجمع عليه المسلمون من الجهاد ونحوه . وهذا وعيد و تهديد لهم بمجازاتهم على ذلك ، وجاء الفعل : ﴿ يَتَسَلّلُونَ ﴾ بصيغة المضارع للدلالة على استمرارهم في المستقبل .

#### عِظم المعصية بمخالفة النبي - عَلَيْكِيِّ - :

ثم قال الله تعالى : ﴿ فَلْيَحُذُرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتَٰنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُونَ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله الله الله عَلَيْهُ ﴿ مَا الله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ ﴿ مَا الله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ الله عَلَيْهُ وَالله عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَّا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَي عَلَ

وحرف ﴿ عَنَ ﴾ في الآية زائد لتوكيد المعنى . وجاءت كلمة ﴿ فِتَنَدُّ ﴾ في الآية مُنَكَّرة لتفيد العموم إما الزلازل أو الأمراض والأسقام ، أو الشرك والضلال ، أو الطبع على القلوب والزيغ والانحراف والفتنة في الدين .

وفي الآية أمر بالاتباع ونبذ الابتداع والتقليد ، قال ابن كثير - والله عن أمر رسول الله وفي الآية أمر بالاتباع ونبذ الابتداع والتقليد ، قال ابن كثير - والله عمال بأقواله و أعماله فما وافق حيية وسبيله هو ومنهاجه وطريقته وسنته وشريعته ، فتوزن الأعمال بأقواله و أعماله فما وافق ذلك قُبل وما خالفه فهو مردود على قائله وفاعله كائناً من كان » ، كما ثبت في الصحيحين وغيرهما عن رسول الله - انه قال : «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد » (١) . فالمذهب الحق ما وافق السنة .

#### ملك الله الشامل وعلمه الواسع:

خُتمت السورة الكريمة ببيان أنّ الله تعالى مالك لكل شيء وله كل شيء خلقاً وملكاً وتصرفاً وأيجاداً وإعداماً بدءاً وإعادة فقال: ﴿ أَلاّ إِنَّ لِلّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ألا: أداة تنبيه، ﴿ وَيَجَاداً وإعداماً أَنتُم عَلَيْهِ ﴾ قد: للتحقيق ؛ أي: قد يعلم الله - ﴿ وَلَا النّاس عليه أيّها الناس في الماضي والحاضر والمستقبل لا يخفى عليه شيء.

﴿ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ ﴾ فيه التفات من الخطاب إلى الغيبة لتنبيه المخاطب ، ﴿ فَيُنَبِّتُهُم بِمَا عَمِلُوا ﴾ أي فيخبرهم يوم القيامة بعملهم الذي عملوه في الدنيا ، ﴿ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ أي عليم بكل شيء من الأشياء صغيرها وكبيرها دقيقها وجليلها من الأعمال و الأقوال وغيرها .

#### من هداية الآيات:

- ١- من أبرز صفات أهل الإيمان الاستجابة لأمر الله ورسوله عَالِيَّة .
  - ٢- وجوب الاجتماع فيما يتعلق بمصالح الأمة .
  - ٣- وجوب الاستئذان من إمام المسلمين إن كان الأمر جامعاً.
- ٤ من حق الإمام أنّ يأذن لمن شاء ويترك من يشاء حسب المصلحة العامة .
  - ٥- حسنُ الأدب مع النبي عَلَيْكِيَّ وتكريمه وتعظيمه.
  - ٦- الإشارة إلى بعض أحوال المنافقين مرضى القلوب.
    - ٧- تعظيم سنة النبي ﷺ والحذر من مخالفتها .
  - $\Lambda$  تعظيم مكانة الرسول الكريم  $-\frac{2}{2}$  وتعظيم أمره.
    - ٩ شمول مُلْك الرب عَنِل وعلمه بكل شيء .
      - ١- تقرير عقيدة المعاد والجزاء.

#### من القيم المستفادة:

- تعظيم أمر النبي عَلَيْهُ-.
  - اتباع السُّنة .
    - المراقبة .



## السؤال الأول: أجب عمّا يأتي:

| ن :  | ١ - حدّد سمات المؤمنين وصفاتهم كما وردت في آيات الدرسر           |
|------|------------------------------------------------------------------|
|      |                                                                  |
|      |                                                                  |
|      |                                                                  |
|      |                                                                  |
|      | ٢ - في الآية أمر بالاتباع ونبذ الابتداع والتقليد . وضح ذلك :     |
|      |                                                                  |
|      | •••••                                                            |
|      |                                                                  |
|      |                                                                  |
| ات : | ٣- اكتب مظاهر الأدب مع الرسول الكريم - عَلَيْكَةٍ - كما في الآيا |
|      |                                                                  |
|      |                                                                  |
|      |                                                                  |
|      |                                                                  |
|      |                                                                  |

| • | *    | ا ا ۵ ا | 1 11 | لسؤا | 1 |
|---|------|---------|------|------|---|
|   | ٠. 🎿 | w       |      | لسها | ı |
|   | ح    |         |      |      |   |

|                     |                          | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
|---------------------|--------------------------|----------------------------------------|
|                     | العبارات التالية:        | اختر المكمل الصحيح لتكملة              |
|                     | يستأذن هو من :           | ١ – أكد الله – عَجَلِق – أنّ الذي      |
| □ الكافرين          | □ المؤمنين               | □ المنافقين                            |
|                     | عَنْ أَمْرِوِهِ ﴾ :      | ٢ - نوع ﴿ عَنْ ﴾ في قوله ﴿             |
| 🗆 بمعنى على         | □ زائدة للتوكيد          | □ للمجاوزة                             |
|                     | الآيات تعني :            | ٣ - دعاء الرسول - عَلَيْقٍ - في        |
| □ نداؤه وطلبه       | 🗆 دعوته للخير            | 🗆 التقرب منه                           |
| الرسول - ﷺ - وواجبك | مك لآيات الدرس وضح مكانة | السؤال الثالث: من خلال فه              |
|                     |                          | نحوه:                                  |
|                     |                          |                                        |
|                     |                          |                                        |
|                     |                          |                                        |
|                     |                          |                                        |





#### بين يديّ السورة الكريمة:

سورة الفرقان سورة مكية ، سمّيت بذلك لأن الله - عَلَق بها بين الحق والباطل ، وعندما نقرأ هذه السورة الكريمة نرى جليّاً فيها منهج الرد على المبطلين الذين يريدون إزهاق الحق أو إضعافه ، وما يكون هذا الرد إلا بالحجة والبرهان على هذه الأقوال العارية من الأدلة العقلية فضلاً عن الأدلة النقلية .

## و في هذه السورة تكلّم الله - ﴿ لَّهُ عَن ثلاثة محاور:

- ١- تقرير التوحيد .
- ٢ إثبات الرسالة .
- ٣- الترغيب والترهيب بذكر المعاد .

#### أما مجمل ما احتوت عليه سورة الفرقان فهو:

- ١ التنويه بشأن القرآن الكريم .
- ٢- تكريم الله عَالِيَّه لنبيّه محمد عَالِيَّه .
- ٣- ذكر ما لله عَلِل من أسماء حسنى وصفات عُلى وأفعال جليلة عظيمة متضمنة لاستحقاق الله عَلِل لله المعبادة وحده لاشريك له .

- ٤ الرّد على أباطيل المشركين وكشف شبهاتهم.
- ٥ الترغيب والترهيب بذكر الجنة ونعيم أهلها وبذكر النار وعذاب أصحابها .
  - ٦- التذكير بهلاك الأمم الغابرة .
- ٧- بيان شيء من المشاهد الباهرة العظيمة من بديع صنع الله عَجَل وعظيم خلقه.
- ٨- بيان بعض صفات عِباد الرحمن التي أثنى الله عليهم بها وأثابهم عليها .

#### الدرس السابع عشر:



## (IN)

#### علو منزلة القرآن

## سورة الفرقان الآيات (١-٣)

#### تمهيد:

للقرآن الكريم أسماء وصفات كثيرة وردت في القرآن الكريم والسُّنة النبوية ، دلّت على شرفه وفضيلته ، منها : القرآن ، الذّكر ، التنزيل ، والفرقان ، وقد وصف كذلك بأنه بشير ونذير وبيان ومهيمن ، إلى غير ذلك من الصفات العظيمة التي تدل على عظمة هذا الكتاب وعُلوِّ قدره ومنزلته كما أن كثرة الأسماء تدل على شرف المسمّى .

والآيات التالية من سورة الفرقان توضِّح جانباً من ذلك .



## قال تعالى

#### مفردات الآيات:

| المعنى                                                               | النص القرآني   |
|----------------------------------------------------------------------|----------------|
| من البركة ، وهي النماء والزيادة والكثرة من كل خير                    | تَبَارَكَ      |
| القرآن ، وسمّي فرقاناً لأنه يفرق بين الحق والباطل                    | ٱلْفُرْقَانَ   |
| جمع عالَم ، وهو كل ما سوى الله - ﷺ والمراد بالعالمين هنا الجن والإنس | لِلْعَالَمِينَ |
| النذير والمنذر من النذارة وهي التخويف                                | نَذِيرًا       |
| هيَّأه لما يصلح له                                                   | فقدّرهُ        |
| الإحياء بعد الموت                                                    | وَلَا نُشُورًا |

#### الشرح الإجمالي للآيات:

#### التنويه بشأن القرآن الكريم:

قال الله تعالى : ﴿ تَبَارَكُ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرُقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عِلِيكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴾ ، ﴿ تَبَارَكَ ﴾ اختُلِف في معناها ، فقال الفراء : هو في العربية و (تقدّس) واحد ، وهما للعظمة ، فيكون المعنى تعاظم ودام وكثُر خيره وعطاؤه ، فتعاظم الله - ﴿ الله عَلَيْ الله عَلَيْ السمائه و صفاته و في أفعاله و إلهيته سبحانه .

وقال الزجّاج: تبارك من البركة ، وهي الكثرة من كل ذي خير ، و أصل البركة النماء والزيادة والدوام ، وقيل: ﴿ تَبَارَكَ ﴾ تعالى عطاؤه: أي زاد وكثر ، وقيل: المعنى: دام وثبت إنعامه ، قال النّحاس - الله و في اللغة والاشتقاق من برك الشيء إذا ثبت ، ومنه برك الجمل والطير على الماء: أي دام وثبت . وهذه الكلمة ﴿ تَبَارَكَ ﴾ لا تستعمل إلا في حقّ الله - الله و تضمن تمجيد الله و تعظيمه و تقديسه .

﴿ ٱلَّذِى نَزَلَ ﴾ بالتضعيف مما يدل على أن هذا القرآن نزل مُنَجَّماً بحسب الوقائع والأحداث والمناسبات ليكون البيان أبلغ والتأثير به أعظم ، والتعبير بقوله ﴿ نَزَلَ ﴾ تدل أيضاً على علو الله على خلقه .

فمن أعظم خيراته ونعمه سبحانه أن نزّل ﴿ ٱلْفُرْقَانَ ﴾ مبالغة من الفرْق وهو القرآن ، فهذا القرآن هو الفارق بين الحلال والحرام والهدى والضلال وأهل السعادة من أهل الشقاوة والقرآن يفرق بين الحق والباطل ، وبين أهل الإيمان و أهل الكفر .

﴿ عَلَىٰ عَبْدِهِ ﴾ وهو محمد - عَلَيْهِ وهذا الوصف من أعظم الأوصاف ، وهذه الإضافة إضافة تشريف وتكريم له بأن نَزَّل عليه القرآن ، ومن فوائدها الإشارة إلى عناية الله - عَلَيْه القرآن ، ومن فوائدها الإشارة إلى عناية الله - عَلَيْه القرآن . - عَلَيْهِ - و أن ليس له شيء من خصائص الإلهية والربوبية بل هو عبد لا يُعبد ونبي لا يكذّب .

#### والعبودية عبوديتان:

١- عبودية عامة وهذه العبودية تشمل جميع الناس برُّهم وفاجرهم مؤمنهم وكافرهم ؛ كما قال الله تعالى : ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ٓ عَالِي ٱلرَّحْمَٰنِ عَبْدًا ﴿ اللهُ ﴾ (١) .

٢- عبودية خاصة وهي تتعلق بمن عَبَدَ الله حقَّ عبادته ووحَّده ولم يشرك مع الله أحداً .

﴿ لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ ﴾ ليكون محمد - على منذراً ﴿ لِلْعَلَمِينَ ﴾ وهم الجن والإنس ﴿ نَذِيرًا ﴾ مخوّفاً مَن كذّبوا بعذاب الله - على فينذرهم بأس الله ونقمه ويبين لهم مواقع رضا الله من سخطه ، حتى إن من قبل نذارته وعمل بها كان من الناجين في الدنيا والآخرة الذين حصلت لهم السعادة الأبدية والملك السرمدي ، فهل فوق هذه النعمة وهذا الفضل والإحسان شيء؟ فتبارك الذي هذا من بعض إحسانه وبركاته .

وهذه من صفات القرآن والرسول - عَلَيْهُ - : النذارة والتخويف من عذاب الله - عَلَيْ - . وقد ذكر هنا النذارة ولم يذكر البشارة كما ذُكرت في آيات أُخر ، قالوا : إن في ذلك إشارة إلى مقصد من مقاصد هذه السورة الكريمة ؛ وهو الردُّ على من كذّب بهذا القرآن فناسب أن يذكر النذارة دون البشارة .

ومعنى هذه الآية: عظمت بركات الله - على عبده ومصطفاه محمد - عليه و ليكون هذا الذي نزّل هذا القرآن الفارق بين الحق والباطل على عبده ومصطفاه محمد - عليه و الباطل على عبده ومصطفاه محمد التعلق الناس الحق والباطل على عبده ومصطفاه محمد التعلق التع

<sup>(</sup>١) سورة مريم : ٩٣ .

## من صفات الربِّ جل وعلا و أفعاله:

ثم وصف الله - عَلَق - نفسه بصفات أربع تدل على الكمال والجمال والجلال:

الصفة الأولى: قال الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِى لَهُ مُلُكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي له التصرف فيهما وحده ، وجميع مَن فيهما مماليك وعبيد له مذعنون لعظمته ، خاضعون لربوبيته ، فقراء إلى رحمته .

الصفة الثانية : ﴿ وَلَمْ يَنَّخِذُ وَلَكًا ﴾ نزّه نفسه سبحانه عن الولد لكمال غناه من جميع الوجوه ، وفي ذلك ردٌ على اليهود والنصاري والمشركين .

وفي الآية ردٌ على من زعم أن لله شريكاً في ملكه وهم طوائف المشركين من الوثنية وأهل الشرك الخفي .

الصفة الرابعة : ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءٍ ﴾ من الموجودات ﴿ فَقَدَّرَهُۥ نَقَدِيرًا ﴾ أي قدّر كلّ شيء مما خلق بحكمته على ما أراد وهيّأه لما يَصلُح له ؛ فأعدّ الإنسان مثلاً للإدراك والفهم والتدبر في أمور المعاش والمعاد واستنباط الصناعات والانتفاع بما في ظاهر الأرض وباطنها ، و أعدّ صنوف الحيوان للقيام بأعمال مختلفة تليق بها و بإدراكها .

وهذه الآية فيها دلالة عظيمة على عقيدة الإيمان بالقضاء والقدر ، وأن ما من شيء إلا والله - على عقيدة الإيمان بالقضاء والقدر ، وأراده ، لا يخرج شيء عن إرادته و لايكون شيء في ملكه إلا ما شاءه وقدّره ، ومن ثمرات هذه العقيدة أنها تشرح الصدر وتُطَمئِن القلب وتبهج النفس وتحمل المرء على أن يعمل ويكدح لإصلاح دينه ودنياه .

وهذه الصفات كلها تتضمن استحقاق الله أن يُعبد وحده لا شريك له ، فتوحيد الربوبية يستلزم توحيد الإلوهية ، وهذه الصفات و الأفعال منه تقتضي محبته و إخلاص العبادة له وحده .

#### بطلان عبادة ما سوى الله - الله عبادة ما

بعد أن وصف الله - عَنِل نفسه بصفات العزة والجلال ، أتبع ذلك بذكر صفات الآلهة التي يعبدها المشركون من دون الله بأربع صفات تقتضي فساد وبطلان عبادتهم إياها ، قال الله تعالى : فو وَاتَخَذُواْ مِن دُونِهِ عَالِهَةً لَا يَغَلْقُونَ شَيْعًا وَهُمْ يُغُلِقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرَّا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَوةً وَلَا نُشُورًا الله عَوْمَ فَعَا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَوةً وَلَا نُشُورًا الله في وهذا تصريح بتزييف مذاهب المشركين ، وأن هذه الآلهة موصوفة بالعجز البالغ الذي هو أدنى ما يُحتجُّ به عليهم على بطلان عبادتها .

﴿ وَاتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ عَ الله حَالَقُونَ شَيْعًا ﴾ أي جعلوا من دون الله حَيَالً معبودات يعبدونهم ، وهذه المعبودات لا تخلُق شيئًا وهذه صفة نقص ؛ أي لا يقدرون على خلق شيء من الأشياء ﴿ وَهُمْ يُخَلَقُونَ ﴾ أي يخلقهم الله حَيَالً - ، بمعنى أنها مخلوقة والمخلوق محتاج و الإله الحق يجب أن يكون غنياً بذاته عن كل ما سواه .

ثم قال تعالى : ﴿ وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَانفُعًا ﴾ أي لا يقدرون على أن يجلبوا لأنفسهم نفعاً ولا يدفعوا عنها ضرراً ، وقدّم ذكر الضُّر لأن دفعه أهم من جلب النفع ، وإذا كانوا لا يقدرون على الدفع والنفع فيما يتعلق بأنفسهم فكيف يملكون ذلك لمن يعبدهم ؟! ، ثم زاد الله - عَنِل الدفع بيان عجزهم فقال تعالى : ﴿ وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَوْةً وَلَا نُشُورًا ﴾ أي لا يقدرون على إماتة الأحياء ولا إحياء الموتى ولا بعثهم من القبور .

وبيان ضعف ونقص وعجز الآلهة التي يعبدون دليل على تفرُّد الله - عَلَيْ الألوهية والربوبية والأسماء والصفات ، إذ له الكمال المطلق من كل وجه من الوجوه الذي لا يعتريه نقص ولا يغشاه عيب .

## من من هداية الآيات

١- تمجيد الله - عَلِق لله علية بذكر ما له من الصفات العظيمة والأفعال الجليلة.

٢- التنويه بعظم القرآن الكريم وشرّفه و أن الله - عَلِل فرّق به بين الحق والباطل.

-7 - الإشارة إلى شرف النبي -3 النبي -3 وتكريمه وعناية الله -3

٤ - بيان بطلان الآلهة التي تُعبد من دون الله - عَبْل - .

## من القيم المستفادة:

- تمجيد الله - عَجَلاً - .

- حب القرآن وأهله.

- إخلاص النية .



|   | چ           |         | ي د   |          |          |
|---|-------------|---------|-------|----------|----------|
| • | **1         | 1 ~ ~ . | _ 1 • |          | السؤال ا |
| • | ں ہے ر      | ر حما   | . اجب | ا لا و ك | السبة ال |
|   | <b>S</b> •• |         | •     |          |          |

| ١    |
|------|
|      |
|      |
|      |
| ۲    |
|      |
|      |
|      |
|      |
| السؤ |
| ذ    |
|      |
|      |
| السؤ |
| ١    |
|      |
| ۲    |
|      |

| رى للآيات السابقة: | نب بعض الهدايات الأخ | السؤال الرابع: اكت |
|--------------------|----------------------|--------------------|
| <br>               |                      |                    |
| <br>               |                      |                    |
| <br>               |                      |                    |
|                    |                      |                    |

#### الدرس الثامن عشر:



## **(18)**(2)

#### إفك وافتراء

## سورة الفرقان الآيات (٤ - ٦)

#### تمهيد:

وقف الكفار موقف مناوأةً ضد الدعوة الإسلامية ، منذ اللحظة الأولى ، مناوأةً للداعي وللدعوة ، وحاولوا النّيل من رسول الله - عَلَيْهِ - فآذوه بالقول والفعل إيذاءً شديداً ، وعمدوا إلى التكذيب بآيات الله - عَلَيْ - وبالبينات وطرح الشبه والافتراءات ، ولكن جميع محاولاتهم ومواجهاتهم باءت بالفشل ، وكشفها القرآن الكريم وردّ عليها .



## قال تعالى



وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَلَا إِلَّا إِفْكُ ٱفْتَرَبِهُ وَأَعَانَهُ, عَلَيْهِ قَوْمٌ ءَاخَرُونَ فَقَدَ جَآءُو ظُلْمًا وَزُورًا ﴿ وَقَالُواْ أَسَلِطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ٱكْتَبَهَا فَهِى تُمْلَى عَلَيْهِ بُحْرَةً وَأَصِيلًا ﴿ فَلُ أَنزَلُهُ ٱلَّذِى يَعْلَمُ ٱلسِّرَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ، كَانَ عَفُورًا رَحِيمًا ﴿ قَالَمُ السِّرَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ، كَانَ عَفُورًا رَحِيمًا ﴿ قَالُ أَنزَلُهُ ٱلَّذِى يَعْلَمُ ٱلسِّرَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ، كَانَ عَفُورًا رَحِيمًا ﴿ قَالَ اللَّهُ مَا إِنَّهُ السَّمَوَةِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّ

#### مفردات الآيات:

| المعنى                                           | النص القرآني       |
|--------------------------------------------------|--------------------|
| كذب اختلقه                                       | إِفْكُ ٱفْتَرَيْكُ |
| كذباً ظاهراً                                     | وَزُورَا           |
| أحاديث جمع أسطورة أي ما سطّره الأولون من الأخبار | أسَطِيرُ           |

| تُلقى عليه | تُمُلَىٰ |
|------------|----------|
| أول النهار | بكرة     |
| آخر النهار | وأصيلا   |
| الغيب      | ٱلبِّرَ  |

#### الشرح الإجمالي للآيات:

#### شبهات وأباطيل:

شرع الله وعَلَّل الله عن ذكر بعض شبه منكري الرسالة ، قال الله تعالى : ﴿ وَقَالَ ٱلنَّينَ كَفَرُواْ الله عَدْاَ إِلاَ الكفر ظلمة ، والكافرون لا يرون إلا الظلمة ، ﴿ ٱفْتَرَيْدُ ﴾ أي وقال الجاحدون للرسالة إن هذا القرآن ليس من عند الله بل اختلقه محمد وأعانه وأعانه أي ساعده على هذا الاختلاق ﴿ قَوْمُ عَاخَرُونَ ﴾ أي جماعة من أهل الكتاب من اليهود والنصارى ممن أسلموا ، وكان يتعهدهم ويختلف إليهم فيلقون إليه أخبار الأمم الغابرة وهو يصوغها بلغته .

ثم رد الله عليهم بقوله: ﴿ فَقَدْ جَآءُو ظُلُما وَزُورًا ﴾ أي فقد قالوا ظلماً هائلاً عظيماً وكذباً ظاهراً ، فأما كون ذلك منهم ظلماً لأنهم نسبوا القبيح إلى من هو مبرأ منه ، فقد وضعوا الشيء في غير موضعه وهذا هو الظلم ، وأما كون ذلك منهم زوراً لظهور الكذب منهم ، وهذه الشبهة التي جاءوا بها شبهة سمجة باردة دفعهم إلى قولها الهوى الذي أعمى بصائرهم وغطى على عقولهم ، لو كان هذا القرآن الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه إفكاً مفترى من قبل البشر فلماذا لا يأتون بمثله ؟ وقد تحدّاهم من أن يأتوا بسورة من مثله بل فليستعينوا بغيرهم بأن يأتوا بمثله كما زعموا على محمد - عليه وهذا العجز من أظهر الأدلة على صدق النبي - عليه في تبليغه هذا القرآن .

 أحاديث الأولين ، وما سطروه من الأخبار استكتبها أو كتبها لنفسه ﴿ فَهِي تُمُلِّي عَلَيْهِ ﴾ أي تُلقى عليه تلك الأساطير بعد ما اكتتبها ليحفظها من أفواه من يُمليها عليه من ذلك المكتتب لكونه أمياً لا يقدر على أن يقرأها من ذلك المكتوب بنفسه ، ويجوز أن يكون المعنى اكتتبها أي أراد كتابتها ﴿ بُحَكُرَةً وَأُصِيلًا ﴾ أول النهار وآخره ؛ وقيل أن المعنى دائماً وفي جميع الأوقات أو خفية قبل انتشار الناس وحين يأوون إلى مساكنهم وذلك لئلا يقف الناس على حقيقة الحال ، وهذه لا شك جرأة عظيمة منهم .

#### لطف الله - عَنِل - بعباده:

ثم أمره الله سبحانه وتعالى أن يرد عليهم بقوله : ﴿ قُلُ ﴾ أي قل يامحمد رداً للباطل وإحقاقاً للحق ﴿ أَنزَلَهُ ٱلنَّذِى يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي ليس ذلك مما يُفترى أو يُفتعل بإعانة قوم وكتابة آخرين من الأحاديث الملفقة وأخبار الأولين ، بل هو أمر سماوي ما أنزله إلا ليهتدي به أهل السعادة وليضل به أهل الشقاوة ، أنزله ﴿ ٱلَّذِى يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ الذي يعلم كل شيء لا يغيب عنه شيء من الأشياء فلهذا عجزتم عن معارضته ولم تأتوا بسورة من مثله ، وخصَّ الله السر إشارةً إلى اشتمال ما أنزله الله وحَيَّلُ على أسرار بديعة لا تبلغ إليها عقول البشر ، وذكر ﴿ ٱلسِّرِ ﴾ دون الجهر ؛ لأنه من عَلِم السر فهو في الجهر أعلم .

و ذكر علمه و العام ينبههم ويحضهم على تدبر القرآن ، وأنهم لو تدبروا لرأوا فيه من علمه وأحكامه ما يدل دلالةً قاطعةً على أنه لا يكون إلامن عالم الغيب والشهادة ، ومن لطف الله بهم أنه لم يدعهم وظلمهم رغم إنكارهم للتوحيد والرسالة ، بل دعاهم إلى التوبة والإنابة إليه ، ووعدهم بالمغفرة والرحمة إن هم تابوا ورجعوا فقال : ﴿ إِنَّهُ وَكَانَ عَفُورًا ﴾ أي : وصفه المغفرة لأهل الجرائم والذنوب ، إذا فعلوا أسباب المغفرة وهي الرجوع عن معاصيه والتوبة منها .

﴿ رَحِياً ﴾ بهم حيث لم يعاجلهم بالعقوبة وقد فعلوا مقتضاها ، وحيث قَبِل توبتهم بعد المعاصي ، وحيث محا ما سلف من سيئاتهم ، وحيث قبِل حسناتهم ، وحيث أعاد الراجع إليه بعد شروده والمقبل عليه بعد إعراضه إلى حالة المطيعين المنيبين إليه .

## من من هداية الآيات

- ١- أهل الكفر أهل شبه و افتراء على الله وعلى رسوله عليه الله وعلى رسوله عليه الله وعلى الكفر أهل
  - ٢ القرآن الكريم هو أصدق الكلام وأعظمه وأجله.
- ٣- لو تدبر الكفار القرآن الكريم لرأوا فيه من علمه وأحكامه ما يدل دلالةً قاطعةً على أنه لا
   يكون إلا من عالم الغيب والشهادة .
  - ٤ دعوة الكفار إلى التوبة والإنابة إلى الله عَلِل ومن ثمّ وعد بالمغفرة والرحمة .

#### من القيم المستفادة:

- شرف الرسالة .
  - تجنّب الظلم.
- تدبّر القرآن الكريم .

| -:-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| وَالِ الأول : علِّل ما يأتي :<br>- خص الله - عَلِل - السر في قوله : ﴿ قُلْ أَنزَلَهُ ٱلَّذِى يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ ﴾ :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | السز |
| وَالَ الثاني : استخرج حقيقة وقيمة مستفادة من قوله تعالى :<br>﴿ قُلۡ أَنزَلَهُ ٱلَّذِى يَعۡـلَمُ ٱلسِّرَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِۚ إِنَّـهُۥ كَانَ عَفُورًا رَّحِيًا ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | السز |
| م قل انزله الدى يعلم السِّر في السَّمنوتِ والارضِ إِنه وكان عقورا رَحِيا (٢) م السَّمنوتِ والارضِ إِنه وكان عقورا رَحِيا (٢) م السِّر في السَّمنوتِ والارضِ إِنه وكان عقورا رَحِيا (٢) م السَّمنوتِ والارضِ إِنه وكان عقورا رَحِيا (٢) م السِّر في السَّمنوتِ والارضِ إِنه وكان عقورا رَحِيا (٢) م السِّر في السَّمنوتِ والارضِ إِنه وكان عقورا رَحِيا (٢) م السِّر في السَّمنوتِ والارضِ إِنه وكان عقورا رَحِيا (٢) م السِّر في السَّمنوتِ والارضِ إِنه وكان عقورا رَحِيا (٢) م السِّر في السَّمنوتِ والارضِ إِنه وكان عقورا رَحِيا (٢) م السِّر في السَّمنوتِ والارضِ إِنه وكان عقورا رَحِيا (٢) م السِّر في السَّمنوتِ والارضِ إِنه وكان عقورا رَحِيا (٢) وكان السِّر في السَّمنوتِ والارضِ إِنه وكان عقورا رَحِيا (٢) وكان السِّر في السَّمنوتِ والارضِ إِنه وكان السِّر في السَّمنوتِ والارضِ إِنه وكان السِّر في السَّمنوتِ والارضِ إِنه وكان السِّر في السَّمنوتِ والارضِ السِّر في السَّمنوتِ الله ولا السِّر في السَّمنوتِ والالارضِ السِّر في السَّمنوتِ والارضِ السِّر في السَّمنوتِ والله ولله ولا الله ولا الله ولا السَّر في السَّمنوتِ والله ولا الله |      |
| ؤال الثالث : اختر المكمل الصحيح لتكملة العبارات التالية :<br>١ – الظلم يعني :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| الكذب والافتراء □ وضع الشيء في غير موضعه □ النماء والزيادة □ الكذب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |      |
| <ul> <li>٢ - من لطف الله - عباده أنه:</li> <li>□ أحياهم بعد إماتتهم □ علم بجميع أحوالهم □ دعاهم للتوبة والإنابة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| ٣- بكرةً وأصيلا تعني:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ı    |



| هُ، عَلَيْهِ قَوْمٌ ءَاخَرُونَ فَقَدُ | هَنذَآ إِلَّا إِفْكُ ٱفْتَرَيْكُ وَأَعَانَا | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا ۚ إِنْ | السؤال الرابع :<br>قال تعالى :<br>جَآءُوظُلُمًا وَزُورًا ﴿ |
|---------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------------|------------------------------------------------------------|
|                                       |                                             | واردة في الآية السابقة:              | فتّد الشبهة ال                                             |
|                                       |                                             |                                      |                                                            |
|                                       |                                             |                                      |                                                            |
|                                       |                                             |                                      |                                                            |

#### الدرس التاسع عشر



#### عناد المشركين

## سورة الفرقان الآيات (٧ - ١٦)

#### تمهيد

المشركون الذين بُعث فيهم النبي - على النبي عرفون الحق كما قال تعالى : ﴿ فَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْزُنُكَ اللَّهِ يَ يَقُولُونَ فَإِنَّهُم لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِكَنَّ الظَّالِمِينَ بِعَايَاتِ اللّهِ يَجَحَدُونَ الآنَ ، ولكنهم عند ويتخبطون برشق التهم من مثل مفترى وأساطير وساحر ، عاندون ويتعمدون الإعراض عنه ، ويتخبطون برشق التهم من مثل مفترى وأساطير وساحر ، كما في الآيات السابقة ؛ فالقرآن بحق كلام الله - عَلَيّ ومحمد بحق رسول الله - عَلَيْ .

وفي هذه الآيات لون جديد من إثارتهم للشبهات التي يريدون بها الطعن في النبي - عَلَيْهُ-.



## قال تعالى



وَقَالُواْ مَالِ هَاذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ ٱلطَّعَامَ وَيَمْشِي فِ ٱلْأَسُواَةِ لَوْلَا أَنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيَكُوْكَ مَعَهُ. نَذِيرًا ﴿ اللَّهِ عَلَى إِلَيْهِ حَانُ أَوْ تَكُونُ لَهُ. جَنَّةُ يَأْكُلُ مِنْهَا وَقَالَ الطَّالِمُونَ إِن تَتَبِعُونَ إِلَا رَجُلاً مَسْحُولًا ﴿ الطَّلِمُونَ اللَّهُ الْخَلْرُ كَيْفَ ضَرَبُواْ لَكَ ٱلْأَمْثُلَ الطَّالِمُونَ إِن تَتَبِعُونَ اللَّهِ اللَّهُ مَسْحُولًا ﴿ اللَّهُ الطَّالِمُونَ اللَّهُ ال

# قُلُ أَذَالِكَ خَيْرٌ أَمْ جَنَّةُ ٱلْخُلْدِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُنَّقُونَ كَانَتْ لَمُثُمْ جَزَاءً وَمَصِيرًا ﴿ اللَّهِ لَمُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ ونَ خَلِدِينً كَانَ عَلَىٰ رَبِّكِ وَعُدًا مَّسْتُولًا ﴿ اللَّهِ مَا يَشَاءُ ونَ خَلِدِينً كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ وَعُدًا مَّسْتُولًا ﴿ اللَّهِ مَا يَشَاءُ وَنَ خَلِدِينًا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ وَعُدًا مَّسْتُولًا ﴿ اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَنَ خَلِدِينًا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ وَعُدًا مَّسْتُولًا ﴿ اللَّهُ اللَّ

## مفردات الآيات:

| المعنى                                                     | النص القرآني       |
|------------------------------------------------------------|--------------------|
| المال المكنوز أي المجموع المحفوظ                           | ڪَنڙُ              |
| رجلاً اختل عقله بسبب السحر                                 | رُجُلًا مَسْحُورًا |
| الأقاويل العجيبة والأباطيل                                 | ٱلْأَمْثَالَ       |
| بيوتاً رفيعة في الدنيا                                     | قُصُورًا           |
| يوم القيامة                                                | بِٱلسَّاعَةِ       |
| هيَّأنا و أرصدنا                                           | وَأَعْتَدُنَا      |
| النار المشتعلة شديدة الاشتغال                              | سَعِيرًا           |
| التغيظ : إظهار الغيظ وهو أشد الغضب                         | تَغَيُّظُا         |
| الزفير: إخراج النَّفس بعد مدة                              | وَزَفِيرًا         |
| مصفدين قد جمعت أيديهم إلى أعناقهم في السلاسل والأغلال      | مُّقَ رَّ نِينَ    |
| هلاكاً فقالوا : يا ثبوراه                                  | ثُبُورًا           |
| جنة الخلود التي لاانقضاء لها ولاانقطاع و أهلها خالدون فيها | جَنَّ ةُ ٱلْخُلْدِ |
| ثواباً                                                     | جَزَآءُ            |
| مرجعاً ومآباً                                              | مَصِيرًا           |

### الشرح الإجمالي للآيات:

#### عناد وتعنت:

يخبر الله - عن تعنت الكفار وعنادهم وتكذيبهم للحق بلا حجة و لادليل منهم وقالوا: في ما لله ، يأكل الطعام كما نأكل ويتردد في الأسواق لطلب المعاش والتكسب كما نتردد ، والإشارة في قولهم : همنذا الرّسُولِ ، همندا الذي ادّعي الرسالة ؟ وفي ذلك تصغير لشأن المشار إليه ، وسمّوه رسولاً استهزاء وسخرية ، ومعنى كلامهم : أنه إن صح ما يدّعيه من النبوة ما له يأكل الطعام كما نأكل ويتردد في الأسواق لطلب المعاش كما نتردد ؟ وزعموا أنه إن كان رسولاً حقاً يجب أن يكون ملكاً مستغنياً عن الطعام والكسب ، فما باله لم يخالف حاله حالنا ﴿ لَوْلاَ أُنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيكُون ملكاً معمد من النبوة من الله فيكون له شاهداً على صدق ما يدّعيه ويسانده في الإنذار ؟ أو هلّا ﴿ يُلْقَى إِلَيْهِ صَدَّق مَا لله المعاش ويكون دليلاً على صدق م الله المعاش ويكون دليلاً على صدقه ، ﴿ أَوْ تَكُونُ لَهُ مَنَ السماء يستظهر به ولا يحتاج إلى منه ليكون له بذلك مزية علينا .

وما ذكروه سهل يسير على الله - على الله - على الله على الله على الله على الله على القول ظلمهم لا اشتباه منهم ، ﴿ إِن تَتَبِعُونَ إِلّا رَجُلًا مَسَحُورًا ﴾ هذا وقد علموا كمال عقله وحسن حديثه ، وسلامته من جميع المطاعن . والمعنى : إنهم قالوا ما تتبعون إلارجلاً مغلوباً على عقله بالسحر .

ولما كانت هذه الأقوال منهم عجيبة جداً قال تعالى: ﴿ أَنْظُرُ كَيْفَ ضَرَبُوا لَكَ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ وذلك ليتوصلوا بها إلى تكذيبك ، والأمثال هي الأقوال النادرة والاقتراحات الغريبة ؛ ومن أقوالهم أن قالوا إنه ساحر ، مسحور ، مجنون ، كذاب ، شاعر وكلها أقوال باطلة ، كل أحد ممن له أدنى فهم وعقل يعرف كذبهم وافتراءاتهم في ذلك ، ولهذا قال تعالى : ﴿ فَضَلُوا ﴾ عن طريق الهدى والصواب فلا يجدون طريقاً إليه ولا وصلوا إلى شيء منه ، بل جاءوا بهذه المقالات الزائفة التي لا تصدر عن أدنى العقلاء و أقلهم تمييزاً ، ولهذا قال تعالى : ﴿ فَكَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ﴾ أي لا تصدر عن أدنى العقلاء و أقلهم تمييزاً ، ولهذا قال تعالى : ﴿ فَكَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ﴾ أي لا

يجدون إلى القدح في نبوة هذا النبي طريقاً من الطرق ، وفي الآية دليل على أن كل من خرج عن الحق وطريق الهدى فإنه ضال حيثما توجّه لأن الحق واحد ومنهجه صدق يصدق بعضاً .

#### تسلية النبي - عليالة -:

ثم قال الله - عَلَق مخبراً عن نبيه - عَلَق أنه إن شاء لأعطاه خيراً مما اقترحوه في الدنيا و أفضل و أحسن ، فقال تعالى : ﴿ تَبَارِكَ ٱلَّذِي إِن شَآءَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِن ذَلِكَ ﴾ يعني في الدنيا مما اقترحه المشركون ، ثم فسر الخير فقال : ﴿ جَنَّتِ تَجَرِى مِن تَعَتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ بساتين كثيرة عظيمة تجري من تحتها الأنهار ﴿ وَيَجَعَل لَكَ قُصُورًا ﴾ جمع قصر وهو البيت من الحجارة وبيت الطين ، هذا في الدنيا ، أما قصور الآخرة فلا يعلم قدرها إلاالله - عَناق .

وفي ذلك من الحكمة العظيمة أن الله سبحانه و تعالى لم يشأ لنبينا - عَلَيْ و شيئاً من ذلك ، لكونه أراد لنبينا - عَلَيْ و أن يكون عبداً لله داعياً إلى سبيل ربه ببراهين العقل و أدلة العلم و أنوار الحكمة ، وليكون - عَلَيْ و أسوة حسنة لجميع الناس ، وذلك أدعى لقبول دعوته .

وفي هذا توجيه للدعاة إلى الله - عَلَق بأن لا تكون الدنيا أكبر همهم بل يكونوا عالمين عاملين جاهدين هداة مهديين .

#### النار جزاء المكذبين:

ولما كانت تلك الأقوال التي قالوها معلومة الفساد ولا تصدر عن العقلاء أخبر - على أنها لم تصدر منهم لطلب الحق ولا لاتباع البرهان ، وإنما صدرت منهم تعنتاً وظلماً وتكذيباً بالحق ، فقالوا ما بقلوبهم من ذلك ولهذا قال : ﴿ بَلُ كَذَّبُوا بِالسّاعة ﴾ أي بل أتوا بأعجب من ذلك كله وهو تكذيبهم بالساعة ، فلهذا لا ينتفعون بالدلائل ولا يتأملون فيها . والمكذب المتعنت الذي ليس له قصد في اتباع الحق ، لا سبيل إلى هدايته ولا حيلة في مجادلته وإنما له حيلة واحدة وهي نزول العذاب به ، فلهذا ذكر سبحانه ما أعدّه لمن كذّب بالساعة فقال : ﴿ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كذّب بالساعة فقال : ﴿ وَأَعْتَدُنَا لِمَن كذّب بالساعة فقال . وتغيظت على أهلها واشتد رفيرها ليعذب فيها .

وأما أسباب تكذيبهم بالساعة فتعود إلى نوازع الهوى واتباع الشهوات ورغبات الفجور والعناد والاستكبار ؛ وهذه النار المستعرة ﴿ إِذَا رَأَتُهُم مِّن مُّكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُواْ لَمَا تَعَيُّظًا وَزَفِيرًا ﴾ وتغيظ الناريدل على غليان وتفجرات في داخلها .

ثم ذكر الله - على السعير على السعير على السعير على السعير ووصف وَإِذَا أُلْقُواْ مِنْهَا مَكَانًا ضَيِقًا مُقَرَّفِينَ وَ أَي إِذَا أُلقوا في مكان ضيق في السعير ووصف المكان بالضيق للدلالة على زيادة الشدة وتناهي العذاب عليهم . والقاؤهم فيها حال كونهم مُقرَّفِينَ وقد قُرنت أيديهم أعناقهم مصفدين بالحديد و دَعَواْ هُنَالِك وَ أي في ذلك المكان الضيق و ثُبُولًا و أي هلاكا ، والمعنى : أنهم يتمنون الهلاك وينادونه لما حلّ بهم من البلاء فأجيب عليهم بقوله : و لا نَدْعُوا ٱلْيُومَ ثُبُولًا وَبِحِدًا و أي فيقال لهم هذه المقالة ، والقائل لهم هم الملائكة : أي اتركوا دعاء ثبور واحد فإن ما أنتم فيه من الهلاك أكبر من ذلك و أعظم و وَاحْدُون منها ثُبُورًا كَثِيرًا الله الله الله الله الله الله على النه المؤل مدته وعدم تناهيه ، فأنتم خالدون في النار لا تخرجون منها أبداً .

#### الجنة دار المتقين:

﴿ قُلُ أَذَ اللَّهِ خَلِدِينَ كَا حَنَدُ ٱلْخُلْدِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُنَّقُونَ كَانَتْ لَهُمْ جَزَاءً وَمَصِيرًا ﴿ اللَّهُ فِيهَا مَا يَشَاءُ وَنَ خَلِدِينَ كَا حَكَ عَلَى رَبِّكَ وَعَدًا مَسْعُولًا ﴿ اللَّهِ عَلَى وَجوهِهم إلى جهنم ، فتلقاهم بوجه هذا الذي وصفناه لك من حال الأشقياء الذين يُحشرون على وجوههم إلى جهنم ، فتلقاهم بوجه عبوس وتغيّظ وزفير ، ويلقون في أماكنها الضيق ، مقرنين لا يستطيعون حراكاً ولا استنصاراً ولا فكاكاً مما هم فيه ، أهذا خير أم جنة الخلد التي وعدها الله وأعدها للمتقين من عباده ، والاستفهام في قوله ﴿ أَذَلِكَ خَيْرٌ ﴾ للإنكار التوبيخي التعجبي من أمرهم . فجنة الخلد التي وعدها الله ويتن عذاب الله وقاية بفعل الطاعات وترك المنهيات .

﴿ وَمَصِيرًا ﴾ موئلاً يرجعون إليها ، ويستقرون فيها ويخلدون دائماً أبداً ، فجعلها لهم ثواباً ومرجعاً يصيرون إليه على ما أطاعوه في الدنيا وجعل مآلهم إليها ﴿ فَكُمْ فِيهِا مَايَثُاءُونَ ﴾ من النعيم وضروب الملاذ من مآكل ومشارب وملابس ومساكن ومراكب ومناظر وغير ذلك مما لا عين رأت و لاأذن سمعت ولاخطر على قلب بشر ، وهم في ذلك خالدون أبداً دائماً سرمداً بلا انقطاع ولازوال ولاانقضاء ولا يبغون عنها حولاً ، وهذا من وعد الله وعدالله وعد الله الذي تفضل به عليهم و أحسن به إليهم ولهذا قال : ﴿ كَانَ عَلَى رَبِّكَ وَعُدًا مَّسَنُولًا ﴾ هذا من وعد الله الذي تفضل به عليهم وأحسن به إليهم ، ولهذا قال كان على ربك وعداً مسؤولاً أي وعداً واجباً لابد أن يقع ، فقد سأله إياها عباده المتقون بلسان حالهم ولسان مقالهم ، فأي الدارين المذكورتين خير وأولى بالإيثار؟ وأي العاملين عمّال دار الشقاء أو عمّال دار السعادة أولى بالفضل والعقل والفخر يا أولى الألباب؟ لقد وضح الحق واستنار السبيل فلم يبق للمفرط عذر في تركه الدليل .

وفي الآية استثارة وحث لهم باختيار الإيمان والعمل الصالح.

#### من من هداية الآيات

- ١ سوء مقالة المشركين وأنهم ما أرادوا بها إلا الطعن في الرسالة .
  - ٢- بيان تسلية الله عَيْكِ لله عَيْكِ .
  - ٣- همّ الداعي إلى الله عَنْك هو الله والدار الآخرة .
- ٤ ذكر شيء من صفة النار وما لأهلها من العذاب والنكال والإهانة .
  - ٥- جعل الله عَلِل الجنة وما فيها من النعيم لأوليائه المتقين.

#### من القيم المستفادة:

- حبُّ النبي عَلَيْهُ .
  - الشوق للجنة .
  - الخوف من النار.



# السؤال الأول: اختر من قائمة التفسير ما يناسب الآيات الكريمة بوضع الرقم المناسب أمامها فيما يأتى:

| تفسيرها                                         | الرقم | الآية الكريمة                                   | الرقم |
|-------------------------------------------------|-------|-------------------------------------------------|-------|
| إنما أتوا بأعجب من ذلك وهو تكذيبهم بيوم القيامة |       | ﴿ اَنْظُرْ كَيْفَ ضَرَبُواْ لَكَ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ | ١     |
| فلم يخالف حاله حالنا                            |       | ﴿ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِّن ذَلِكَ ﴾             | ۲     |
| ليتوصلوا بها إلى تكذيب الرسول - عَيْالَةٍ -     |       | ﴿ بَلَ كَذَّبُوا ۚ بِٱلسَّاعَةِ ﴾               | ٣     |
| في الدنيا مما اقترحه المشركون                   |       | ﴿ لَّمُمْ فِيهَا مَا يَشَاءُونَ ﴾               | ٤     |
| من الملاذ من مآكل ومشارب وغيرها من النعيم       |       |                                                 |       |

## السؤال الثاني: علِّل ما يأتي:

| السؤال الثاني . علل ما ياني .<br>- لم يُعطَ النبي - عَلَيْهِ - من النعيم الذي اقترحه المشركون : |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <br>                                                                                            |
| السؤال الثالث : وضّح ما يأتي :<br>- الترغيب والترهيب في آيات الدرس :                            |
| <br>                                                                                            |
| <br>                                                                                            |
| <br>                                                                                            |



| _ | ئ | عَلَ | <u>اع</u> |  | J | ال | ٢ | إلى | ة إ | سيا | اء | لدا | ال | - | ج | -1 | و | _ | و | ط | <u> </u> | أس | 14 | ֖֖֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֓֡֓ | X | ڎ | ن | ع | > . | بد | j | ູ. | צ | L | ٠. | ڣ | _ | - ( | • | ت |  |  |  |  |  | الد<br>وه |
|---|---|------|-----------|--|---|----|---|-----|-----|-----|----|-----|----|---|---|----|---|---|---|---|----------|----|----|-----------------------|---|---|---|---|-----|----|---|----|---|---|----|---|---|-----|---|---|--|--|--|--|--|-----------|
|   |   |      |           |  |   |    |   |     |     |     |    |     |    |   |   |    |   |   |   |   |          |    |    |                       |   |   |   |   |     |    |   |    |   |   |    |   |   |     |   |   |  |  |  |  |  |           |
|   |   |      |           |  |   |    |   |     |     |     |    | •   |    |   |   |    |   |   |   |   | •        |    |    |                       |   |   |   |   |     |    |   |    |   |   |    |   |   |     |   |   |  |  |  |  |  |           |
|   |   |      |           |  |   |    |   |     |     |     |    |     |    |   |   |    |   |   |   |   |          |    |    |                       |   |   |   |   |     |    |   |    |   |   |    |   |   |     |   |   |  |  |  |  |  |           |
|   |   |      |           |  |   |    |   |     |     |     |    |     |    |   |   |    |   |   |   |   |          |    |    |                       |   |   |   |   |     |    |   |    |   |   |    |   |   |     |   |   |  |  |  |  |  |           |

#### الدرس العشرون:



#### مصير المشركين

### سورة الفرقان الآيات ( ١٧ - ٢٠)

#### تمهيد:

يصوِّر الله - الله عبوداتهم منهم يصوِّر الله عبوداتهم منهم القيامة وتبرؤ معبوداتهم منهم وكأنه قد وقع ، وهو سيقع ؛ وفي ذلك فوائد منها :

- ١- الدليل الواضح والبرهان الساطع على التوحيد وبطلان الشرك.
  - ٢- إقامة الحجة عليهم وأنه لم يظلمهم.
  - ٣- التخويف من يوم القيامة وما فيه من أحداث جسام.
- ٤ تذكير المعرض عن الخير بذلك اليوم الذي لا ينفع فيه مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سالم من الشك والكفر .
  - وفي الآيات التالية يتضح جانب من ذلك .



## قال تعالى



وَيُوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونِ مِن دُونِ ٱللّهِ فَيَقُولُ ءَأَنتُمُ أَضَلَتُمْ عِبَادِى هَنَوُلاَءِ أَمْ هُمْ ضَلُواْ ٱلسّبِيلَ ﴿ قَالُواْ سُبْحَنكَ مَا كَانَ يَنْبَغِي لَنَا أَن نَتَخِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِياءَ وَلَكِن مَّتَعْتَهُمْ وَءَابَاءَهُمْ حَتَّى نَسُواْ ٱلذِّحْرَ وَكَانُواْ قَوْمًا بُورًا ﴿ فَيَ فَعَدْ كَذَبُوكُم بِمَا فَوَلَكِن مَّتَعْتَهُمْ وَءَابَاءَهُمْ حَتَّى نَسُواْ ٱلذِّحْرَ وَكَانُواْ قَوْمًا بُورًا ﴿ فَا فَعَدْ كَذَبُوكُم بِمَا فَتَوْلُونَ فَعَا تَسْتَظِيعُونَ صَرْفًا وَلَا نَصْرًا وَمَن يَظْلِم مِن كُمْ أَنُوقَهُ عَذَابًا كَبِيرًا فَوْلُونَ فَمَا تَسْتَظِيعُونَ صَرْفًا وَلَا نَصْرًا وَمَن يَظْلِم مِنكُمْ أَنُوقَهُ عَذَابًا كَبِيرًا فَوْلَوْنَ وَمَا أَرْسَلِينَ إِلّا إِنَّهُمْ لِيَأْ كُلُونَ ٱلطّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسُواقِ وَهَ وَعَالَمُ اللّهُ مُسِلِينَ إِلّا إِنَّهُمْ لِيَا كُلُونَ ٱلطّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي اللّهُ مَن ٱلْمُرْسَلِينَ إِلّا إِنَّهُمْ لِيَا كُلُونَ ٱلطّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي وَمَا يَطْلِمُ مَن الْمُرْسَلِينَ إِلّا إِنَّهُمْ لِيَا كُلُونَ ٱلطّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي وَعَالَمُ اللّهُ مَن الْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لِيا أَنْهُمْ لِيا أَنْ رَبُّكُ بَصِيرًا ﴿ اللّهُ مَا لَكُونَ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُن اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مِن اللّهُ مُلَا اللّهُ مُن اللّهُ مُلِمَا اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ أَنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ مُن اللّهُ مُلُولُ اللّهُ مِن اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مُن اللّهُ مُلُولُ اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مُن اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُن اللّهُ مُنْ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُن اللّهُ

#### مفردات الآيات:

| المعنى                                                                | النص القرآني              |
|-----------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| الحشر: الجمع والسَّوق والمراديوم يجمع الناس للحساب والجزاءيوم القيامة | وكوم يحشرهم               |
| الطريق                                                                | ٱلسَّبِيلَ                |
| أغويتم                                                                | أَضْلَلْتُمْ              |
| تنزّهت وتعاليت عن الشركاء والأنداد                                    | المبتحانك                 |
| جمع ولي وهو الحبيب النصير                                             | مِنْ أَوْلِيكَاءَ         |
| جعلتهم يتمتعون بأنواع متاع الحياة الدنيا . والمتاع كل ما ينتفع به     | وَلَكِكِن مَّتَّعْتَهُمْ  |
| حتى تركوا العمل بما أمرتهم به                                         | حَتَّىٰ نَسُواْ ٱلدِّكَرَ |
| قوماً هلكي خاسرين                                                     | قَوْمًا بُورًا            |
| دفعاً للعذاب عنكم بوجه من الوجوه ، وقيل : حيلة                        | صَرْفَا                   |
| ابتلاء                                                                | فِتْنَةً                  |
| مطَّلعٌ على حال من يصبر ومن لا يصبر                                   | بَصِيرًا                  |

## الشرح الإجمالي للآيات:

## مشهد من مشاهد يوم القيامة:

يقول الله - عَن عبدوا من عبدوا من دون الله من تقريع الكفار في عبادتهم مَن عبدوا من دون الله من الملائكة وغيرهم ، فقال : ﴿ وَيَوْمَ يَحَشُّرُهُمْ وَمَا يَعْ بُدُونِ مِن دُونِ اللهِ ﴾ أي واذكر يوم يُجمع الكفار وما يعبدون من دون الله من الأوثان والأصنام وغيرها ، و إنما غلّب غير العقلاء من الأصنام والأوثان ونحوها على العقلاء من الملائكة والجن والمسيح لأمرين :

١- تنبيهاً على أنها جميعاً مشتركة في كونها غير صالحة لكونها آلهة.

٢ - لأن من يعبد من لا يعقل أكثر ضلالاً من يعبد من يعقل منها .

﴿ فَيَقُولُ ءَأَنتُمُ أَضُلَلْتُمُ عِبَادِى هَنَوُلاَءِ أَمْ هُمْ ضَكُواْ ٱلسّبِيلَ ﴾ أي فيقول الله تبارك وتعالى للمعبودين: أأنتم دعوتم هؤلاء إلى عبادتكم من دوني أم هم عبدوكم من تلقاء أنفسهم من غير دعوة منكم لهم ؟ والمعنى: أكان ضلالهم بسببكم وبدعوتكم لهم إلى عبادتكم، أم هم ضلوا عن سبيل الحق بأنفسهم لعدم التفكر بما يستدل به على الحق والتدبر فيما يتوصل به إلى الصواب، والاستفهام في قوله: ﴿ عَأَنتُمُ أَضَلَلْتُمُ ﴾ للتوبيخ والتقريع.

ثم أخبر الله - عمّا يجيب به المعبودون يوم القيامة : ﴿ قَالُواْ سُبَحَنكَ ﴾ للتعجب مما قيل لهم لكونهم ملائكة أو أنبياء مكرمين أو جمادات لا تعقل ، وفي ذلك تنزيها له سبحانه عن الشركاء والأنداد ، ﴿ مَا كَانَ يَنْبَغِي لَنَا أَن نَتَخِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِياءَ ﴾ أي ما صحّ ولا استقام لنا أن نجعل من دونك شركاء ونظراء و أرباباً فنعبدهم ، فكيف ندعو عبادك إلى عبادتنا نحن ويتركوا عبادتك مع كوننا لانعبد غيرك ، والأمر أنهم فعلوا ذلك من تلقاء أنفسهم من غير أمرنا ولارضانا ونحن براء منهم ومن عبادتهم . والمراد بمن عُبد من دون الله هنا هو من عُبد من الملائكة والأنبياء والصالحين ولاشك أنهم لم يأمروا بعبادتهم ولم يرضوا بها .

ثم أخبر الله - الله عنهم بأنهم بعد هذا الجواب ذكروا سبب ترك المشركين للإيمان ؛ فقال تعالى : ﴿ وَلَكِن مَّتَعْتَهُمْ وَءَابِكَاءَهُمْ حَتَّى نَسُوا النِّحِكَر ﴾ والمعنى : أننا ما أضللناهم ولكنك يا رب متعتهم ومتعت آباءهم بالنعم ، ووسعت عليهم بالأرزاق و أطلت لهم العمر حتى غفلوا عن ذكرك ، وتركوا موعظتك والتدبر لكتابك والنظر في عجائب صنعك وغرائب مخلوقاتك ، في وكانو فو أي بائرين والمعنى أنهم صاروا بنسيانهم لذكرك وعبادتهم لغيرك هالكين خاسرين .

 ثم قال الله تعالى : ﴿ وَمَن يَظْلِم مِنكُمْ نُذِقَهُ عَذَابًا كَبِيرًا ﴾ هذا وعيد لكل ظالم ويدخل تحته المشركون دخولاً أوَّلياً . والعذاب الكبير : عذاب النار ، والتعبير ( بالتذوق ) لبيان عظمة الإحساس بالألم ، ووصف الله - عظمة الإحساس بالألم ، ووصف الله - عظمة العذاب ( بالكبير ) دلالة على عظم قدره كمّاً وكيفاً ، وجاء العذاب منكراً لتنوعه واختلافه .

## ردُّ قول المشركين:

رجع الله - على الله الله على المسولة المسلمة الله المسلمة الله المسلمة المسلم

قال السيوطي - وفي هذه الآية دليل على إباحة المشي في الأسواق للتكسب والتجارة ونحو ذلك ».

ولدخول السوق آداب مرعية في دين الله - عَلِل - منها:

- ١- غضُّ البصر عن المحرمات ، وخفض الصوت .
  - ٢ الإكثار من ذكر الله عَالي .
- ٣- السماحة في البيع والشراء ، ولا يشتري ويبيع باليمين ( الحلف ) .
  - ٤- الحذر من الغش والتدليس والحيل في البيع والشراء.
    - ٥ تعظيم قدر الصلاة .

## من سنن الله - عَلَق عباده:

ختم الله و حَكَانًا بَعْضَكُمُ بِعِض فِتْنَةً أَتَصَّبِرُون وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا فَي هَا ولقد امتحنا بعضكم ببعض وجعلنا بعضكم فتنة وبلاء لبعض ، فقد كان إذا أراد الشريف أن يَسلِم ورأى الوضيع قد أسلم قبله أَنِف وقال : لا أُسلم بعده فيكون عليّ السابقة والفضل ، فيقيم على كفره ؛ فابتلينا الغني بالفقير والسقيم بالصحيح والشريف بالوضيع لنختبر صبركم وإيمانكم ، ﴿ أَتَصَبِرُون ﴾ على المنقير والسقيم بالصحيح والشريف بالوضيع لنختبر صبركم وإيمانكم ، ﴿ أَتَصَبِرُون ﴾ على المنقير والسقيم بالصحيح والشريف بالوضيع لنختبر صبركم وإيمانكم ، ﴿ أَتَصَبِرُون وَ على الحسن الحق على ماترون من هذه الحال الشديدة والابتلاء العظيم ؛ أتشكرون أم تكفرون ؟! قال الحسن البصري - وَالله - وَالله عليها والمنافقين الله - وَالله عليها مثل فلان ويقول المريض : لو شاء الله - وَالله المنافقي عنياً مثل فلان ويقول المريض : لو شاء الله - وَالله أحوالكم مثل فلان ؛ وهكذا يمتحن الله البشر بعضهم ببعض . ﴿ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴾ يعلم أحوالكم ويطّلع عليها ، ويصطفي من يعلمه يصلح لرسالته ويختصه بتفضيله ، ويعلم أعمالكم فيجازيكم عليها إن خيراً فخير وإن شراً فشر .

#### من من هداية الآيات

- ١- بيان تبرؤ الآلهة من المشركين .
- ٢- لا يرضى الله عَجَلا أن يُشرك به ولو كان الشريك ملكاً مقرباً أو نبياً مرسلاً.
  - ٣- من منهج القرآن الكريم تفنيد شبهات المبطلين .
    - ٤ بيان مصير المشركين يوم القيامة.
    - ٥ إباحة دخول الأسواق للتكسب والتجارة .
  - ٦- ابتلاء العباد بعضهم ببعض سنة من سنن الله عَال عباده .

#### من القيم المستفادة:

- حب القرآن الكريم.
  - الصبر.
  - الشكر .





| د كتابته بين القوسين: | السؤال الأول: صحّح ما تحته خط في العبارات التالية ثم أعا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ()                    | - الاستفهام في قوله تعالى : ﴿ ءَأَنتُمُ أَضَلَلْتُمْ ﴾ للاستعلام .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ()                    | - معنى كلمة ﴿ بُورًا ﴾ في الآيات الكريمة الإضلال والغواية .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ()                    | - جاءت كلمة ﴿ عَذَابًا ﴾ منكرة لعظمة الإحساس بالألم .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ()                    | - الحشر تعني الطريق .<br>- الحشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                       | السؤال الثاني:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| بُذُونَ ﴾ ؟           | - لم غُلِّبُ غير العقلاء على العقلاء في قوله تعالى : ﴿ وَمَا يَعُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                       | ······································                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                       | السؤال الثالث: استخرج من الآيات الكريمة - موضوع الدرسر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ن في الأسواق :        | ١- ما بعثنا قبلك أحداً من المرسلين إلا أنهم آكلين الطعام ماشير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                       | ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| دعوتم هؤلاء لعبادتكم: | ٢- يُجمع الكفار وما يعبدون من دون الله ويُسأل المعبود أأنتم ه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                       | الماليان المحادث المحا |
| ي الدنيا :            | السؤال الرابع: بم تنصح كل من ابتُلي بمختلف الابتلاءات ف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

#### الدرس الحادي والعشرون:



#### جزاء الاستكبار

## سورة الفرقان الآيات (٢١ – ٢٣)

#### تمهيد:

يستمر الكفار في عتوِّهم واستكبارهم ومجادلتهم لعدم قبول الحق الذي جاءهم فيطلبون من الرسول - على الله على دين الله من الرسول - على أموراً عديدة ، كنزول الملائكة عليهم ، وغير ذلك مما فيه الجرأة على دين الله - على من الرسالة متوقف ثبوتها على ذلك وأي كِبر أعظم من هذا؟ فيرد القرآن الكريم عليهم وأي رد مما سنتاوله في الآيات التالية .







#### مفردات الآيات:

| المعنى                                               | النص القرآني       |
|------------------------------------------------------|--------------------|
| لايأملون                                             | لَا يَرْجُونَ      |
| في صدورهم                                            | فِي أَنفُسِهِمْ    |
| العتو مجاوزة الحد في الطغيان والبلوغ إلى أقصى غاياته | وَعَتَوْ           |
| حراماً محرماً ، الحجر المنع ، والمحجور الممنوع       | حِجْرًا تَحْجُورًا |

| عمدنا وقصدنا                                    | وَقَدِمْنَآ |
|-------------------------------------------------|-------------|
| جمع هباءة وهو التراب الذي تطيره الريح كأنه دخان | هَكَآءُ     |
| متفرقاً                                         | مَّنثُورًا  |

## الشرح الإجمالي للآيات:

#### كفر وطغيان:

قال الله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا ﴾ هذه المقالة من جملة شبههم التي قدحوا بها في النبوة ؛ أي وقال المشركون الذين لا يأملون لقاء ما وعدنا على الطاعة من الثواب ومعلوم أن من لا يرجو الثواب ، لا يخاف العقاب ﴿ لَوَلا أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْمَكَ مِكَةُ ﴾ أي هلا أنزلوا علينا فيخبرنا فيخبرونا بأن محمداً صادق أو هلا أنزلوا علينا رسلاً يرسلهم الله ﴿ أَوْ نَرَىٰ رَبَّنَا ﴾ عياناً فيخبرنا بأن محمداً رسول .

ثم أجاب الله و النه عن شبهتهم هذه فقال: ﴿ لَقَدِ ٱسۡتَكُبَرُواْ فِي ٱنفُسِهِم وَعَتَوْ عُتُواً كَدِيرًا الله و العتو بالكِبَر لكون كبِيرًا الله ﴾ أي أضمروا الاستكبار عن الحق والعناد في قلوبهم، ووصف العتو بالكِبَر لكون بما تكلموا به من هذه المقالة الشنيعة في غاية الكبر والعظم حتى أنهم لم يكتفوا بإرسال البشر، بل طلبوا إرسال الملائكة إليهم، بل جاوزوا ذلك إلى التخيير بينه وبين مخاطبة الله ويجلل ورؤيته في الدنيا من دون أن يكون بينهم وبينه ترجمان، وهذا حال كل من جهل نفسه ولم يقف عند حده.

#### حال المشركين عند رؤية الملائكة:

ثم قال الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَرُوْنَ ٱلْمَكَيِكَةَ لَا بُشْرَىٰ يَوْمَ بِذِ لِلْمُجْرِمِينَ وَيَقُولُونَ حِجْرًا عَجُورًا الله ﴾ يوم يرون الملائكة عند الاحتضار وفي القبر ويوم القيامة على غير الصورة التي اقترحوها لالتبشرهم بالجنة ولكن لتقول لهم: جعل الله الجنة مكاناً محرماً عليكم ، فهذا الذي اقترحوه وهذا الذي طلبوه إن استمروا على إجرامهم لا بد أن يروه ويلقوه ، وحينئذ يتعوذون من الملائكة ويفرون ولكن لامفر لهم .

وانتصاب ﴿ يَوْمَ يَرُونَ ﴾ بفعل محذوف تقديره : واذكريوم .

#### وعيد آخر:

ثم توعدهم الله - على الله على الله وعد آخر ومن لون مختلف بقوله ﴿ وَقَدِمْنَآ إِلَى مَا عَمِلُواْ مِنْ عَمَلِ فَجَمَلْنَكُ هَبِكَاءُ مِّنتُورًا ﴿ إِن ﴾ وعمدنا إلى ما عملوا من مظاهر الخير والبر من صلة الرحم وإغاثة الملهوف وإطعام الطعام وأمثالها فجعلناها باطلاً مضمحلاً ، لا ينفعهم كالهباء المنثور وهو ما يرى في ضوء الشمس من خفيف الغبار ، وذلك أن العمل لا ينفع في الآخرة إلاإذا توفر في صاحبه الإيمان بالله وتوحيده والإخلاص له والمتابعة للنبي - على - ، فالعمل الصالح لا ينتفع به من كفر بالله حري القيامة ، أما لو عمل الكافر عملاً صالحاً في الدنيا كأن أطعم جائعاً أو سقى عطشاناً أو نحو ذلك فأنه يجازى به في الدنيا ، كما قال النبي - على - : « إن الله لا يظلم مؤمناً حسنة فيعطي بها في الدنيا ويجزى بها في الآخرة ؛ وأما الكافر فيطعم بحسنات ما عمل في الدنيا حتى إذا أفضى إلى الآخرة لم يكن له حسنة يجزى بها » (١) .

#### من من هداية الآيات

- ١- بيان ما عليه المشركون من الكفر والعناد والطغيان وإثارة الشبهات الباردة السمجة.
  - ٢- لا يبشر الكافر بخير عند احتضاره ولا في قبره ولا يوم القيامة .
    - ٣- بطلان أعمال الكافرين يوم القيامة .
  - ٤ الإيمان بالله وتوحيده أعظم الحسنات وأصلها إذ لا تنفع الحسنات إلا مع التوحيد.

## من القيم المستفادة:

- الدعاء .
- حب الطاعات .
  - الإخلاص .

| - <b>‡</b> -{>- <b>;</b> -                                                                   | -:-<br>التقويم<br>-:-                                                                                                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                              | السؤال الأول: هل يجازي الكافر على أعماله الصالحة                                                                                         |
|                                                                                              |                                                                                                                                          |
| ه تعالى ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّالِمُونَ<br>ثُمُّ الْيُوْمَ تُجِزُّونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ ﴾: | السؤال الثاني: استخرج من آيات الدرس ما يوافق قول<br>في غَمَرَتِ ٱلمُوَّتِ وَٱلْمَكَيِّكَةُ بَاسِطُوۤ الْيَدِيهِ مَ أَخْرِجُوَا أَنفُسَكُ |
|                                                                                              |                                                                                                                                          |
| حيحة ، والحرف (ب) إذا كانت                                                                   | السؤال الثالث: ظلل الحرف (أ) إذا كانت العبارة ص                                                                                          |
| (أ) (ب)                                                                                      | العبارة غير صحيحة فيما يأتي :<br>١- من يرجو الثواب يخاف العقاب .                                                                         |
| (أ) (ب)                                                                                      | ٢- أضمر الكفار الاستكبار والعناد في قلوبهم .                                                                                             |
| (أ) (ب)                                                                                      | ٣- ينتفع الكفار بأعمالهم الصالحة يوم القيامة .                                                                                           |
| (أ) (ب)                                                                                      | ٤ - معنى كلمة ﴿ هَبِكَآءُ ﴾ صعباً وشاقاً .                                                                                               |
| ت من الآيات:                                                                                 | السؤال الرابع : وضح أهمية التوحيد والإيمان كما فهم                                                                                       |
|                                                                                              |                                                                                                                                          |
|                                                                                              |                                                                                                                                          |
|                                                                                              |                                                                                                                                          |

#### الدرس الثاني والعشرون:



# (SEE

## من أهوال يوم القيامة

## سورة الفرقان الآيات (٢٤ - ٢٦)

#### تمهيد:

#### ورحم الله تعالى القائل:

يوم القيامة لو علمتَ بهوله لفررتَ من أهل ومن أوطان يوم تشققت السماء بهوله وتشيب فيه مفارق الولدان يوم عبوسٌ قمطريرٌ شرُّه في الخلق منتشر عظيم الشان

فليكن المؤمن وجِلاً خائفاً من شر ذلك اليوم راغباً فيما عند الله من الكرامة والنعيم.



## قال تعالى



أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَبٍ ذِخَيْرٌ مُّسْتَقَرَّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَآءُ بِٱلْغَمَمِ وَنُزِّلَ الصَّحَدُ الْحَقُ السَّمَآءُ بِٱلْغَمَمِ وَنُزِّلَ الْمَكَنِي كَدُ تَنزِيلًا ﴿ وَالْمَلُكُ يَوْمَبِ ذِ ٱلْحَقُّ لِلرَّحْمَنِ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ عَسِيرًا ﴿ وَ اللَّهُ مَن وَصَانَ يَوْمًا عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ عَسِيرًا ﴿ وَ اللَّهُ مَن وَاللَّهُ اللَّهُ مَا عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ عَسِيرًا ﴿ وَ اللَّهُ مَانَ يَوْمًا عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ عَسِيرًا ﴿ وَ اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ مِن عَسِيرًا ﴿ وَاللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

#### مفردات الآيات:

| المعنى                                                                             | النص القرآني        |
|------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| أصحاب من الصحبة وهي الخلطة ، والجنة هي دار النعيم التي أعدها الله لأوليائه المتقين | أَصْحَنُ ٱلْجَنَّةِ |
| موضع قائلة أي : مكان استرواح وتمتع ظهيرة                                           | مَقِيلًا            |
| التشقق التفتح                                                                      | تَشَقَّقُ           |
| صعباً وشاقاً                                                                       | عَسِيرًا            |
| السحاب                                                                             | بِٱلْغَمَامِ        |

## الشرح الإجمالي للآيات:

#### الجنة خير منزل:

ميّز الله - عَنِل الأبرار من حال الفجار فقال: ﴿ أَصْحَبُ ٱلْجَنَّةِ يَوْمَبِ إِخَيْرٌ مُسْتَقَرًّا ﴾ أي إن منازل أهل الجنة خير وأفضل من منازل أولئك المشركين الذين يفتخرون بأموالهم وما أوتوا من الترف والنعيم في الدنيا، ﴿ وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴾ أي وأحسن فيها قراراً حين القائلة من مثلها لهم في الدنيا، لما يتزين به مقيلهم من حُسن الصور والزّخرف وغيرها من المحاسن التي لا يوجد مثلها في الدنيا في بيوت المترفين، ولما فيه من نعيم لا يشوبه كدر ولا تنغيص بخلاف مقيل الدنيا.

قالَ قَتادَةُ : ﴿ وَأَحْسَنُ مَقِيلًا ﴾ مَنْزِلًا وَمَأْوًى ، وقيل هو على ما تعرِفه العرب من مَقيل نِصفِ النَّهارِ ، والقيلولة عند العرب : الاستراحة نِصفُ النهار إذا اشتد الحر وإن لم يكن مع ذلك نوم ، والمراد : مكان اضطجاعهم في الجنان .

وقال ابن عباس - ويُعْنَيُها : « والله إنما هي ساعة حتى يَقيل أولياء الله على الأسرة مع الحور لعين ، ويَقيل أعداء الله مع الشياطين مقرنين » .

فإن قيل كيف يكون أصحاب الجنة خيرٌ مُستقراً من أهل النار ولا خير في أهل النار ؟! الجواب : إنه من قُبَيل التقريع والتّهكُم كما في قوله تعالى : ﴿ قُلُ أَذَالِكَ خَيْرٌ أَمْ جَنَّةُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَا عَلَى بابها .

والمراد بالمقيل هنا المكان الذي ينزل فيه للاستراحة وإلا فليس في الجنة حرّ ولا نوم ، بل استراحة مطلقة من غير غفلة ولا ذهاب حس من الحواسّ.

## من أهوال يوم القيامة:

ذكر الله - عَلَق مَنْ أَحداث يوم القيامة الجسام وأحواله العظام ، ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَا الْهُ الْعَمْمِ وَنُزِّلَ الْلَكَ مِكَنَّ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى ٱلْكُفِرِينَ عَسِيرًا ﴾ بِالْعَمْمِ وَنُزِّلَ الْلَكَ مِكَةُ تَنزِيلًا ﴿ اللَّهُ الْمُلُكُ يَوْمَ لِإِلَّا اللَّهُ اللَّهُ مَا يَوْمًا عَلَى ٱلْكُفِرِينَ عَسِيرًا ﴾ أي واذكر ذلك اليوم العصيب الرهيب حين تتشقق السماء وتتفطر ﴿ بِٱلْعَمْمِ ﴾ أي عن العمام الكثيف ( والباء وعن ) يتعاقبان ، كما تقول : رميت بالقوس ، وعن القوس ، وروى أن السماء تتشقق عن سحاب أبيض رقيق .

وتنزل ملائكة كل سماء فيقفون صفاً صفاً ، إما صفاً واحداً محيطاً بالخلائق ، وإما كل سماء يكونون صفاً ثم السماء التي تليها صفاً وهكذا .

القصد أن الملائكة -على كثرتهم وقوَّتهم- ينزلون محيطين بالخلق مذعنين لأمر ربهم لا يتكلم منهم أحد إلا بإذن من الله - على الله على الله على بالآدمي الضعيف خصوصاً الذي بارز مالكه بالعظائم ، وأقدم على مساخطه ثم قدم عليه بذنوب وخطايا لم يتب منها ، فيحكم فيه الملك الحق بالحكم الذي لا يجور ولا يظلم مثقال ذرة .

قال ابن عباس - وَالْمَاعِينَ - : تتشقق سماء الدنيا فينزل أهلها وهم أكثر ممن في الأرض من الجن والإنس ، ثم تنشق السماء الثانية فينزل أهلها وهم أكثر ممن في سماء الدنيا ، ثم كذلك حتى تنشق السماء السابعة ، ثم ينزل الملائكة المقربون وحملة العرش ، وهو معنى قوله : ﴿ وَنُرِّلَ المُكَيِّكُةُ لَلْكَيْكِكُمُ الله عنها الشماء إلى الأرض لحساب الثقلين . وقيل : إن السماء تنشق بالغمام الذي بينها

وبين الناس ، فبتشقق الغمام تتشقق السماء ، فإذا انشقت السماء انتقض تركيبها وطويت ونزلت الملائكة إلى مكان سواها . وتتنزل الملائكة لتحيط بالخلائق وتسوقهم إلى أرض المحشر .

قوله تعالى : ﴿ ٱلْمُلُكُ يَوْمَهِ إِ ٱلْحَقُّ لِلرَّمْمَانِ ﴾ ﴿ ٱلْمُلُكُ ﴾ مبتدأ و ﴿ٱلْحَقُّ ﴾ صفة له و ﴿ لِلرَّمْمَانِ ﴾ الخبر ، أي الملك الثابت الذي لا يزول للرحمن يومئذ .

فلا يبقى لأحد من المخلوقين مُلك ولا صورة مُلك ، كما كانوا في الدنيا ، بل قد تساوت الملوك ورعاياهم والأحرار والعبيد والأشراف وغيرهم ، والمُلك الذي يزول وينقطع ليس بمُلك ، فبطلت يومئذ أملاك المالكين وانقطعت دعاويهم ، وزال كل مُلك ومَلِكَه ، وبقي المُلك الحق لله وحده الذي تَعنوا له الوجوه وتذل له الجبابرة ، فلا مالك يومئذ سواه .

ومما يرتاح له القلب ، وتطمئن به النفس وينشرح له الصدر أن أضاف المُلك في يوم القيامة لاسمه ﴿ ٱلرَّحَمَنُ ﴾ الذي وسعت رحمته كل شيء ، وعمّت كل حيّ وملأت الكائنات وعُمِّرت بها الدنيا والآخرة ، وتم بها كل ناقص ، وزال بها كل نقص ، وغلبت الأسماء الدالة عليه الأسماء الدالة على الغضب وسبقت رحمته غضبه وغلبته ، فلها السبق والغَلَبة ، وخَلق هذا الآدمي الضعيف وشرفه وكرمه ليُتِّم عليه نعمته ، وليتغمده برحمته ، وقد حضروا في موقف الذل والخضوع والاستكانة بين يديه ، ينتظرون ما يحكم فيهم وما يجري عليهم وهو أرحم بهم من أنفسهم ووالديهم فما ظنُّك بما يعاملهم به ، ولا يهلك على الله إلا هالك ولا يخرج من رحمته إلا من غلبت عليه الشقاوة وحقَّت عليه كلمة العذاب .

﴿ وَكَانَ يُومًا عَلَى ٱلْكُنْفِرِينَ عَسِيرًا ﴾ وكان ذلك اليوم يوماً صعباً شاقاً على الكفار لما ينالهم من الأهوال ويلحقهم من الخزي والهوان ، وهو على المؤمنين أخف من صلاة مكتوبة ، ودلت الآية على تيسيره على المؤمنين لأنه إذا كان على الكافرين عسيرًا فهو على المؤمنين يسير ، فقد جاء في الحديث الصحيح عن أبي سعيد الخدري - رَوَالِيُنَ - : قال رسول الله - عليه من صلاة مكتوبة يصليها في «والذي نفسي بيده إنه ليُخَفَّف على المؤمن حتى يكون أخف عليه من صلاة مكتوبة يصليها في الدنيا » (۱) .

## من من هداية الآيات

- ١- ميّز الله عَظِل حال الأبرار من حال الفجار .
- ٢- الجنة دار النعيم الأبدي السرمدي الذي أعده الله عَجَل الله المتعين .
  - ٣- بعض أهوال وأحوال يوم القيامة .
  - ٤ يخبر تعالى عن عظمة يوم القيامة وما فيه من الشدة والكروب.
    - ٥ الملك الحق لله عَلِق يوم القيامة .

## من القيم المستفادة:

- التشويق للجنة .
- التخويف من يوم القيامة .
  - الخشية من الله عَالًا- .



| <i>U</i> -<>>-(>-(>-(+                                                        | <>>-⟨>-⟨                             |
|-------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| عباس - والله إنما هي ساعة حتى يقبل « عباس عبي يقبل                            | السؤال الأول: علام يدل قول ابن       |
| عباس - والله إنما هي ساعة حتى يقبل ن ، ويقبل أعداء الله مع الشياطين مقرنين »؟ | ولياء الله على الأسرة مع الحور العير |
|                                                                               |                                      |
|                                                                               |                                      |
| بما يناسبها ليتم المعنى:                                                      | السؤال الثاني: املأ العبارات التالية |
| ، فيه لل ، وإلا فليس في الجنة                                                 | - المراد باللقيل هو المكان الذي ينزل |
|                                                                               | ولا                                  |
| ، الملائكة لتحيط بـ وتسوقهم                                                   | - يوم القيامة تتشقق السماء وتنزل     |
| '                                                                             | إلى                                  |
| لآيات الدرس صف حال المؤمن ، وحال الكافر ،                                     | السؤال الثالث: على ضوء فهمك          |
|                                                                               | بوم القيامة :                        |
|                                                                               | ,                                    |

| حال الكافر | حال المؤمن |
|------------|------------|
|            |            |
|            |            |
|            |            |
|            |            |
|            |            |



| • | ابع | الرا | ل ا | لسؤا |
|---|-----|------|-----|------|
|   | •   |      |     |      |

| 1 | E /2/11   | مرد ريد | مجوم و رور           | 1        | ti ti*    |
|---|-----------|---------|----------------------|----------|-----------|
| * | لِلرَحمان | الحق    | ٱلْمُلُكُ يَوْمَبِإِ | <b>*</b> | فال تعالى |

| : 3 | ي يوم القياما | - عَجَلِقً – فَعِ | (الرحمن) | الملك لاسم | سر إضافة | - وضِّح |
|-----|---------------|-------------------|----------|------------|----------|---------|
|-----|---------------|-------------------|----------|------------|----------|---------|

.....

#### الدرس الثالث والعشرون:



## **CRITE**

## خطورة أصحاب السوء

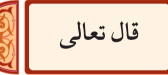
## سورة الفرقان الآيات ( ٢٧ - ٢٩ )

#### تمهيد

من التوجيهات والآداب التي أدّبنا بها المصطفى المختار مصاحبة الأخيار والبعد عن الأشرار ، لما في صحبة الصالحين من منافع عظيمة وفوائد كثيرة ، كما قال النبي - عليه المسلك عظيمة وفوائد كثيرة ، كما قال النبي - عليه وإما أن يُحذيك وإما أن تبتاع الصالح والجليس السوء كحامل المسك ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك وإما أن تجد منه ريحاً طيبة ، ونافخ الكير إما أن يحرق ثيابك وإما أن تجد منه ريحاً خبيثة »(١) ، فالجليس الصالح يعلمك ما ينفعك في دينك ودنياك أو يهدي لك نصيحة يحثك على الطاعة يبصِّرك بعيوبك ، يدعوك إلى مكارم الأخلاق بقوله وفعله وحاله ، وأقلُّ ما تستفيد من الجليس الصالح أن تنكف بسببه عن السيئات والمعاصي ، وغير ذلك من المصالح والفوائد .

أما جليس السوء فمجالسته مُضِرّة من جميع الوجوه ، وشر على مَن صاحبه ومَن خالطه فكم هلك بسببه أقوام ، وكم قاد صاحبه إلى المهالك ولهذا كان من أعظم النعم على العبد المؤمن أن يوفّقه الله - عَلَى العبد المأخيار .

والآيات التي معنا تبين عاقبة من اتخذ الأشرار أصحاباً له وكيف يتقطع من الندم والحسرة يوم القيامة .



وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَعَثُولُ يَلَيْتَنِي ٱتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ يَنُويُلَتَى لَيْتَنِي ٱلْخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُكُنَ لَيْتَنِي لَوُ أَتَّخِذْ فُلَانًا خَلِيلًا ﴿ اللَّهُ يَالَئِي عَنِ ٱلذِّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَاءَنِي وَكَاكَ ٱلشَّيْطُكُنُ لِيَتَنِي لَوْ أَتَّخِذْ فُلَانًا خَذُولًا ﴿ اللَّهُ مَا لَا لِلْإِنسَكِنِ خَذُولًا ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري - كتاب البيوع - باب في العطار وبيع المسك ( ١٩٩٥).

#### مفردات الآيات:

| المعنى                           | النص القرآني   |
|----------------------------------|----------------|
| دعاء على نفسه بالويل والثبور     | يَـُوَيْلَـيَ  |
| كناية عن اسم عَلَم مبهم          | فُلَانًا       |
| صديقاً ، من الخلة وهي المودة     | خَلِيلًا       |
| صَرَفني                          | أَضَلَنِي      |
| وهو القرآن                       | عَنِ ٱلذِّكِرِ |
| من الخذل وهو ترك النصرة والإغاثة | خَذُولَا       |

## الشرح الإجمالي للآيات:

#### الندم والحسرة يوم القيامة:

بعدأن بين الله - الطالمين وعظيم حسرتهم في هذا اليوم ، فقال تعالى : ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُ يَلَيْتَنِي التَّخَذَتُ حسرتهم في هذا اليوم ، فقال تعالى : ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَكُولُ يَلَيْتَنِي التَّخَذَتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ اللهِ ﴿ فَي هذا اليوم يعض الظالم المشرك بربه على يديه ندماً وأسفاً ، حيث لا تكفيه يد واحدة يعض عليها ، إنما هو يداول بين هذه اليد وتلك ، أو يجمع بينهما لشدة ما يعانيه من الندم اللاذع المتمثّل في عضّه على اليدين ، وهذا فعل يرمز ويشار به إلى الحالة النفسية التي يعيشها الظالم ، على ما فرّط في جنب الله وعلى ما أعرض عنه من الحق الواضح الذي جاء به رسوله - الله ويقول : ليتني مشيت أوسلكت مع الرسول طريقاً إلى النجاة ، ولم تشعب بي طرق الهلاك .

وفي الآية دليل قاطع وبرهان ساطع على أن النجاة فيما جاء به الرسول - عَلَيْهِ من الذكر والموعظة ، فمن اتبع الرسول - عَلَيْهِ - نجى من الضلالات والمحدثات والسيئات في الدنيا وكان له العاقبة الحميدة في الآخرة .

#### الظالم يدعو على نفسه:

﴿ لَقَدُ أَضَكَنِي عَنِ ٱلدِّكُرِ بَعَدَ إِذْ جَاءَنِي ﴾ أي هذا الذي اتخذته خليلاً أضلني عن الإيمان بالقرآن بعد إذ جاءني من ربي ، وسُمِّي القرآنِ ذكراً لأنه يذكّر بما فيه نجاة المتقين وهلاك الظالمين ، أو لأن من آمن به واتبعه يعظم ذكره ويعلو شأنه .

ثم أخبر عن عادة الشيطان ودأبه فقال: ﴿ وَكَانَ ٱلشَّيْطَانُ لِلْإِنسَانِ خَذُولًا ﴾ أي وكان من أمر الشيطان وشأنه أن يخذل الإنسان ، فيصرفه عن الحق ويدعوه إلى الباطل ثم لا ينقذه مما يحل به من البلاء ولا ينجيه منه .

والآيات نزلت في عقبة بن أبي مُعَيْط ، وهي عامة في كل ظالم فاجر ضل بعد الهدى بسبب مخالطته الأشرار .

## قصة عقبة بن أبي مُعَيْط الهالك:

كان هذا الرجل يكثر مجالسة النبي - على ويعجبه حديثه ، وكان كلما رجع من السفر دعا أصحابه إلى وليمة ، ودعا ذات يوم رسول الله - على الله على النبي - على الرسالة ، فشهد عقبة إسلامه ، فلما قدم الطعام أبى أن يأكل منه النبي - على الرسالة ، فشهد عقبة فأكل رسول الله - على من طعامه وكان لعقبة صديق لم يحضر الوليمة لأنه كان مسافراً ، هو أبي بن خلف ولما رجع بلغه أن عقبة قد أسلم ، فلما جاءه قال له بلغني أنك صبأت (أسلمت) قال : لا ، ولكن دخل علي رجل عظيم أبى أن يأكل من طعامي حتى أشهد له بالرسالة فشهدت له بذلك ، فقال أبي : وجهي من وجهك حرام ولاأكلمك أبد الدهر حتى تأتي محمداً فترد عليه دعوته وتبصق في وجهه وتشتمه ، ففعل الشقي ذلك وارتد عن الإسلام ، وقُتل يوم بدر كافراً .

## من من هداية الآيات

- ١- بيان أن ندم المشركين والظالمين يوم القيامة ليس بنافع لهم .
  - ٢- مَضرّة أصحاب السوء على من يخالطهم ويجالسهم .
  - -7 النجاة والسعادة في الدنيا والآخرة باتباع النبي -3
  - ٤- خذلان الشيطان لأوليائه من الجن والأنس يوم القيامة .

## من القيم المستفادة:

- الصحبة الصالحة.
  - فعل الخير .
- اتباع هدي النبي عَلَيْهِ .



السؤال الأول: هناك ثمرات يجنيها من يصاحب الأخيار. وضحها:

......

السؤال الثاني: ما أثر مصاحبة الأشرار على المرء؟

.....

السؤال الثالث: فيمن نزلت هذه الآية ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ . . . ﴾ ؟

.....

السؤال الرابع: اختر من القائمة (ب) ما يناسبها من القائمة (أ) بوضع الرقم المناسب أمامها:

| (ب)                                             | الرقم | (1)                                 |   |
|-------------------------------------------------|-------|-------------------------------------|---|
| نجاة المتقين وهلاك الظالمين                     |       | في يوم القيامة يعض على يديه         | ١ |
| عامة في كل ظالم فاجر ضل بعد الهدى               |       | سمّي القرآن ذكراً لأنه يذكر بما فيه | ۲ |
| من الجن والإنس                                  |       | كان من شأن الشيطان وشأنه            | ٣ |
| ندماً وأسفاً على ما فرط في جنب الله - عَجَلَّ - |       | نزلت الآيات في عقبة بن أبي معيط وهي | ٤ |
| خذلان الإنسان وصرفه عن الحق                     |       |                                     |   |

#### الدرس الرابع والعشرون:



## (SE

## عظمة القرآن الكريم

## سورة الفرقان الآيات (٣٠ – ٣٤)

#### تمهيد:

من علامات الخير في الدنيا والآخرة أن يعلّق المرء نفسه بكتاب الله تعالى ( القرآن الكريم ) الذي هو صمّام أمان من الفتن والشرور والمعاصي والذنوب ؛ ومِن أبلغ ما يدل على شرف القرآن الكريم وعلوِّ قدره ما قاله عليُّ - وَإِنْ الله عليُّ - وَإِنْ الله ؛ فيه نبأ مَن قبلكم وخبر مَن بعدكم ؛ هو الفصل ليس بالهزل ؛ من تركه من جبار قصمه الله ومن ابتغى الهدى في غيره أضله الله ؛ وهو حبل الله المتين وهو الذكر الحكيم وهو الصراط المستقيم ، هو الذي لا تزيغ به الأهواء ولا تلتبس به الألسنة ، ولا يشبع منه العلماء ، ولا يخلق من كثرة الرد ، ولا تنقضي عجائبه ، هو الذي لم تنته الجن إذ سمعت به حتى قالت : ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَ النَّاعِجَبًا الله عَبُهُ لِي الله هُدي إلى الرُّشُدِ فَا المَنَابِةِ مَ الله من قال به صدق ، ومن عمل به أُجر ، ومن حكم به عدل ، ومن دعا إليه هُدي إلى صراط مستقيم » .

والقرآن الكريم مع كونه كتاب هداية فيه رد على كل مبطل يريد بباطله رد الحق وإضعافه وإذلال أهله ، وبه يثبت الله - عَلَق الحق والاستقامة ولا سيما عند كثرة الفتن وانتشار الباطل وأهله .

فاستمسِك بهذا القرآن العظيم وتأسَ بنبيك الكريم - عَلَيْهِ - ؛ واجعل الصبر واليقين شعارك وصراطك المستقيم .







وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكْرَبِ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَكَذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهُجُورًا ﴿نَّ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينَ وَكَفَى بِرَبِّكِ هَادِيكا وَنَصِيرًا ﴿نَّ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ

ٱلْقُرْءَانُ جُمُّلَةً وَحِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ عَفُوَادَكَ وَرَتَّلْنَهُ تَرْتِيلًا ﴿ آ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ الْقُورَاتُ وَرَتَّلْنَهُ تَرْتِيلًا ﴿ آ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ الْقُورَاتِ عَلَى وَجُوهِ هِمْ إِلَى جَهَنَّمَ أُولَكَيْكَ الْآ مِثْنَاكَ بِأَلْحَقِ وَأَحْسَنَ تَفْسِيلًا ﴿ آ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ال

## مفردات الآيات:

| المعنى                                  | النص القرآني                    |
|-----------------------------------------|---------------------------------|
| متروكاً لم يؤمنوا به إذ الهجرة هي الترك | مَهْجُورًا                      |
| يهدي عباده إلى مصالح الدين والدنيا      | هَادِيًـا                       |
| ينصرهم على الأعداء                      | وَنَصِيرًا                      |
| هلاّ نزل                                | لَوْلَا نُزِّلَ                 |
| دفعة واحدة                              | جُمُّلَةً وَبِحِدَةً            |
| لنقوي به قلبك                           | لِنُثَيِّتَ بِهِ عُوَّادَكَ     |
| فرّقناه آية بعد آية أو بيّناه           | وَرَتَّلْنَهُ تَرْتِيلًا        |
| بحجة وشبهة                              | بِمَثَلٍ                        |
| وأحسن إيضاحاً وبياناً                   | وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا           |
| يسحبون ويجرون على وجوهم                 | يُحْشَرُونِ عَلَىٰ وُجُوهِ هِمْ |
| وأبعد طريقاً عن الحق                    | وَأَضَالُ سَبِيلًا              |

## الشرح الإجمالي للآيات:

هجر القرآن:

بعد أن ذكر الله - رضاعن المشركين ومقالتهم في القرآن والنبوة ومارد عليهم ، أعقب

ذلك بشكاية الرسول - على الله بأن قومه قد هجروا كتابه ولم يلتفتوا إلى ما فيه هداية لهم ورعاية لمصالحهم في دينهم ودنياهم ، فقال تعالى : ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكرَبِ إِنَّ قَوْمِي ٱتَّخَذُواْ هَلَا الْقُرْءَانَ مَهَجُورًا ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ الرسول مشتكياً إلى ربه : ربِّ إن قومي الذين بعثتني إليهم لأدعوهم إلى التوحيد قد هجروا كتابك وتركوا الإيمان به ، بل ولم يأبهوا بوعدك ووعيدك وأعرضوا عن استماعه واتباعه .

وفي ذكره - عَلَيْهِ - بلفظ الرسول تحقيق للحق ورد عليهم إذ كان ما أوردوه قدحاً في رسالته - عَلَيْهِ - .

قال ابن القيم - رُهِينُهُ - في الفوائد: « هجر القرآن » أنواع:

أحدهما : هجر سماعه والإيمان به والإصغاء إليه .

والثاني : هجر العمل به والوقوف عند حلاله وحرامه وإن قرأه وآمن به .

والثالث : هجر تحكيمه والتحاكم إليه في أصول الدين وفروعه .

والرابع : هجر تدبره وتفهمه .

والخامس : هجر الاستشفاء والتداوي به من الأمراض .

وكل هذا داخل في قوله تعالى : ﴿ وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَكرَبِّ إِنَّ قَوْمِى ٱتَّخَذُواْ هَلذَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴿ آَ فَوَمِى ٱتَّخَذُواْ هَلَا ٱلْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴿ آَ ﴾ » انتهى كلامه - إِللهُ - .

#### عداوة وكفاية:

سلّى الله - عَلَى الله عَدا ، فاقتد بأولئك الأنبياء ولا تجزع ، ثم وعده وعداً كريماً بأن يهديه إلى فعلوا مع رسلهم مثل هذا ، فاقتد بأولئك الأنبياء ولا تجزع ، ثم وعده وعداً كريماً بأن يهديه إلى مطلبه وينصره على عدوِّه فقال تعالى : ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا مِّنَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ أي كما جعلنا لك أعداءً من المشركين من الذين لا يصلحون للخير فيتقوّلون عليك ما يتقولون من الأباطيل ويفعلون من السُّخف ما يفعلون ، جعلنا لكل نبيٍّ من الأنبياء الذين سلفوا وأوتوا من الشرائع ما فيه هدى للناس أعداء لهم من شياطين الإنس والجن ، وكانوا لهم بالمرصاد وقاوموا م

دعوتهم ، فلا تجزع أيها الرسول الكريم واصبر كما صبر الأنبياء - عَلَيْظُ السِّلالله - .

ثم وعده الله - عَلَق برَبِّك هادياً والنصر وغلبته لأعدائه فقال: ﴿ وَكُفَى بِرَبِّكِ هَادِيكا وَنَصِيرًا ﴾ أي وكفاك ربك هادياً لك ومرشداً لك بالحجة والبرهان إلى مصالح الدين والدنيا، ﴿ وَنَصِيرًا ﴾ لك ولاتباعك بالسيف والسَّنان وسينصرك على أعدائك ويدفع عنك كل مكروه في أمر الدين والدنيا فاكتف به وتوكل عليه.

## نزول القرآن منجماً:

مازال المشركون يوردون الشبهات حول القرآن والنبوة فأتوا بشبهة سمِجة باردة وهي : لو كان القرآن من عند الله حقاً لأنزله دُفعة واحدة كما أنزلت التوراة والإنجيل والزبور ، قال تعالى : ﴿ وَقَالَ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلا نُزّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمُلَةً وَبِحِدةً ﴾ أي هلا أُنزل القرآن على محمد جملة واحدة كالكتب السابقة ، فرد الله عليهم ما قالوا فقال : ﴿ كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُوَّادَكَ ﴾ أي أزلناه كذلك مفرقاً ومنجماً بحسب الحوادث لنقوِّي قلبك به وتزداد به طمأنينة ، وهو أقرب إلى أن يقوي قلبك في كل أمر يحدث مما قد يجابهونك به من المكايد وأساليب المكر فلا تتردد ولا تتراجع ، وهو أقرب إلى حفظك له وفهمك معانيه فتعيه وتحمله لأنهم لا يسألونك عن شيء إلا أُجيبوا عنه ، وقد بيناه في تثبت ومُهْلَةٍ ، وفي الآية إشارة إلى حفظ القرآن بتمهل حتى يكون أوعى له وأحفظ .

ثم قال تعالى : ﴿ وَرَتَّلُنَكُ تَرْتِيلًا ﴾ أي وأنزلناه عليك هكذا على مهل وقرأناه عليك بلسان جبريل شيئاً فشيئاً في ثلاث وعشرين سنة وبيّناه على لسانك .

وبعد أن أبان الله - عَنِل فساد قولهم بالدليل الواضح أعقبه بما يقوّي قلبه تجاه المشركين بقوله: ﴿ وَلاَ يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ ﴾ أي لا يأتيك المشركون يا محمد بمثل من أمثالهم التي من جملتها اقتراحاتهم المعنية ، ولا بحجة وشبهة يلتمسون بها عيب القرآن أوالرسول ﴿ إِلّا جِئْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَلَّحَسَنَ تَغْسِيرًا ﴾ إلا أجبناهم بما هو الحق في نفس الأمر وأبين وأوضح وأفصح من مقالتهم ، فيبطل ما جاءوا به من المثل ويدمغه ويدفعه ، وفي هذه الآية عناية الله - عَنِل لنبيه - عَنِي وشرف له حين ينزل عليه القرآن صباحاً ومساءً ليلاً و نهاراً حضراً وسفراً ، وكذلك أن هذا الكتاب كتاب

حجة وبرهان وداحض لكل باطل ، قال تعالى : ﴿ بَلْ نَقْذِفُ بِٱلْخَقِّ عَلَى ٱلْبَطِلِ فَيَدْمَغُهُ وَالْإِذَا هُو زَاهِقُ ﴾ (١) .

## كيف يحشر الكافريوم القيامة:

ثم قال الله - عَن سوء حال الكافرين في معادهم يوم القيامة وحشرهم إلى جهنم في أسوأ الحالات وأقبح الصفات ﴿ ٱلَّذِينَ يُحَشَرُونَ عَلَى وُجُوهِ هِمْ إِلَى جَهَنَّمَ أُولَتِهِكَ حَهنم في أسوأ الحالات وأقبح الصفات ﴿ ٱلَّذِينَ يُحَشَرُونَ عَلَى وُجُوهِ هِمْ إِلَى جَهَنَّمَ أُولَتِهاكَ شَكُرٌ مَّكَانًا وَأَضَلُ سَبِيلًا ﴿ اللهِ ﴿ اللهِ النَّاسِ منزلة ومصيراً وأبعدهم طريقاً عن الحق .

عن أنس - رَخِالِتُكُ - : أن رجلاً قال يا رسول الله كيف يُحشر الكافر على وجهه يوم القيامة ؟ فقال : « إن الذي أمشاه على رجليه قادر على أن يمشيه على وجهه يوم القيامة » (٢) . وفي ذلك إذ لاله وإهانته .

## من من هداية الآيات

- ١- ذمُّ من هجر القرآن ولم يرفع به رأساً .
- ٢ المقصود من إنزال القرآن العمل به وتدبر معانيه .
- ٣- إن للأنبياء و أتباعهم أعداء من شياطين الإنس والجن.
- ٤ الاعتصام بالله عَنِل والتمسك بكتابه عاصم من شر الأعداء .
  - ٥ نزول القرآن منجّم له حِكمٌ ظاهرة وبراهين ساطعة .
    - ٦ القرآن الكريم كتاب هداية وحجة وبرهان.
      - ٧- إذ لال الله عَلِق للمشركين يوم القيامة .

## من القيم المستفادة:

- الاعتناء بالقرآن الكريم .
  - تكريم النبي عَالِيَّةٍ .
- الالتجاء إلى الله عَزِل الله عَزِل .



<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء : ١٨.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري .

| -:- التقويم -:-<br>التقويم -:-                                                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| السؤال الأول: فسّر قوله تعالى ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّاجِئْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴾: |
| السؤال الثاني: علِّل ما يأتي: - إنزال الله تعالى القرآن منجماً و مفرقاً:                                      |
| السؤال الثالث: ما أنواع هجر القرآن الكريم؟                                                                    |
| السؤال الرابع: من خلال فهمك لآيات الدرس صف حال الكافر وحشره يوم القيامة:                                      |
| السؤال الخامس: أكمل المخطط السهمي التالي:                                                                     |
| أنواع هجر القرآن                                                                                              |
| هجر تحکیمه والتحاکم إلیه                                                                                      |

\_\_|

#### الدرس الخامس والعشرون:



# (RIE

## الاعتبار بقصص الأنبياء

## سورة الفرقان الآيات ( ٣٥ – ٣٧ )

#### التمهيد:

قص الله - على القرآن الكريم بعض قصص الأنبياء مع أممهم الذين كذّبوهم فحل بهم النكال والوبال ، ليكون في ذلك عبرة للمشركين الذين كذبوا رسوله - على الدين الدين كذبوا مثل ما حل بمن قبلهم إذا هم تمادوا في تكذيبهم وأصرّوا على بغيهم وطغيانهم ، وقد ذكر في سورة الفرقان من ذلك خمس قصص : قصة موسى مع فرعون وقومه ، وقصة نوح وقومه ، وقصة هود مع قومه عاد ، وقصة صالح مع قومه ثمود ، وقصة أصحاب الرس .



## قال تعالى



#### مفردات الآيات:

| المعنى                                            | النص القرآني  |
|---------------------------------------------------|---------------|
| التوراة                                           | ٱلْكِتَبَ     |
| الوزير : من يُرجع إليه للاستعانة برأيه            | وَزِيرًا      |
| التدمير : هو كسر الشيء على وجه لا يمكن معه إصلاحه | تَدْمِيرًا    |
| هيّأنا وأعددنا                                    | وَأَعْتَدُنَا |

## الشرح الإجمالي للآيات:

قصة موسى وهارون - عَلَيْهَا السِّلار - :

## ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابَ وَجَعَلْنَا مَعَهُ وَ أَخَاهُ هَارُونَ وَزِيرًا اللهِ ﴾

تعرض الآيات خمسة نماذج مختصرة لقصص المكذبين ومصائرهم ، متوعداً الله بها من كذّ برسالة محمد - على مشركي مكة ، ويحذرهم بها من عقابه و أليم عذابه ، و تبدأ بذكر موسى حيي محمد - على الله و الله الله و على التوراة كما أنزل على محمد و الفرقان كما قال تعالى : و و القد عالي أنول الله و المحيد الله و القير المحدوق الله و المحدوق المحدوق المحدوق الله المحدوق المحدوق

## ﴿ فَقُلْنَا ٱذْهَبَاۤ إِلَى ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِعَايَنتِنَا فَدَمَّرْنَهُمْ تَدْمِيرًا ﴿ ﴾

فهذاموسى - عَلَيْ إِلَى فرعون وقومه الذين كذبوا بدلائل التوحيد المودعة في الأنفس والآفاق ، فلما أي فقلنا لهما اذهبا إلى فرعون وقومه الذين كذبوا بدلائل التوحيد المودعة في الأنفس والآفاق ، فلما ذهبا إليهم كذبوهما ، ﴿ فَدَ مَّرْنَكُهُم مَّ تَدِّمِيرً ﴾ فأهلكناهم إهلاكاً مريعاً بالغرق في البحر لما كذبوا رسلنا ، ولفظ التدمير يدل على فظاعة العقاب لأنه دمار تام و لشدته لم ينج منهم أحد . وفي الآية تسلية لرسوله - على أنه ليس أول من كذب من الرسل ، فله أسوة بمن سلف منهم .

قصة نوح -عَلَيْكَامٍ-:

﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ لَّمَّا كَذَّبُواْ ٱلرُّسُلَ أَغَرَقْنَاهُمْ وَجَعَلْنَاهُمْ لِلنَّاسِ ءَايَةً وَأَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿٣٠﴾

<sup>(</sup>۱) سورة مريم : ۵۳ .

أي وكذلك فعلنا بقوم نوح حين كذبوا رسولنا نوحاً - عَلَيْكِمْ - ، وقد لبث فيهم ألف سنة إلا خمسين عاماً يدعوهم إلى الله ويحذّرهم نقمته ﴿ وَمَا عَامَنَ مَعَهُمْ إِلّا قَلِيلٌ ﴾ (١) - فأغرقناهم ولم نترك منهم أحداً إلاأصحاب السفينة ، وجعلناهم عبرة فإن آية الطوفان لاتنسى على الدهر ، وكل من نظر فيها اعتبر إن كان له قلب يتدبر كما قال تعالى : ﴿ إِنَّا لَمَّا طَعًا ٱلْمَاءُ حَمَلْنَكُمْ فِي الْجَارِيةِ ﴿ اللّهُ لِللّهُ مِنْ لَذُكُرةً وَتَعِيماً أَذُنّ وَعِيدٌ ﴿ اللهُ عَلى الكم السفينة ، لتذكروا نعمة الله عليكم بإنجائكم من الغرق وجعلكم من ذرية من آمن به وصدّق بأمره .

وفي قوله: ﴿ كَنَّبُوا الرُّسُلَ ﴾ وهم لم يكذبوا إلارسولاً واحداً وهو نوح - عَلَيْهِ - إيماء إلى أن من كذّب رسولاً واحداً فقد كذّب جميع الرسل ، إذ لا فرق بين رسولٍ وآخر ، إذ جميعهم يدعون إلى توحيد الله ونبذ الأصنام والأوثان .

ثم ذكر مآل المكذبين فقال: ﴿ وَأَعْتَدُنَا لِلطَّلِمِينَ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ أي وأعددنا لكل من كفر بالله ولم يؤمن برسله عذاباً أليماً في الآخرة. وفي ذلك إشارةٌ إلى أنّ قريشاً سيحل بهم من العذاب في الدنيا والآخرة مثل ماحل بأولئك المكذبين إذا لم يرعووا عن غيّهم.

#### من هداية الآيات

- ١- بيان قصة موسى و أخيه هارون عَلَيْهَا السِّلَالا وما فيهما من الدروس والعبر.
  - ٢- تأييد الله عَجْك ل رسله بإنزال الكتب.
  - ٣- ذكر عاقبة من كذّب الرسل و أعرض عن الدعوة .
  - ٤ الإشارة إلى أن دعوة الأنبياء والمرسلين ـ عَلَيْهُ السِّلَالِيَّ السِّكَالِيِّ واحدةٌ وهي التوجيه .
    - ٥- الاعتبار بهلاك من كذّب الرسل.

## من القيم والاتجاهات المستفادة:

- التصديق بقصص القرآن.
- الاتعاظ بقصص السابقين.
  - الخشية من الله عَالِق .



<sup>(</sup>١) سورة هود: ٤٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحاقة : ١١ - ١٢ .



| لسؤال الأول: اختر من الكلمات التالية ما يكمل العبارات ويتمم معناها:    |
|------------------------------------------------------------------------|
| (الوزير – الغرق – الرسول – التوراة – الطوفان – الإنجيل)                |
| ١ يرجع إليه ويعمل برأيه .                                              |
| ۲ – کتاب موسی – عَلَیْتَالِام – .                                      |
| ٣عقاب قوم نوح -عَالِسَيَلام                                            |
| ٤عقاب فرعون وقومه .                                                    |
| لسؤال الثاني : علِّل ما يأتي :                                         |
| ١ – جعل الله تعالى هارون –عَلَيْكَالِم – وزيراً لموسى –عَلَيْكَلِم – : |
|                                                                        |
| ٢- أرسل الله - ﷺ - موسى إلى فرعون و قومه :                             |
|                                                                        |
| ٣- أبقى الله تعالى السفينة التي أنجى بها نوح وقومه :                   |
|                                                                        |
|                                                                        |



#### الدرس السادس والعشرون:



#### عاقبة المكذبين



## سورة الفرقان الآيات ( ٣٨ - ٤٠ )

#### التمهيد:

عرض الله - عَنِل من قصص السابقين ، أحياناً تكون موجزة وأحياناً الخرى تكون موجزة وأحياناً أخرى تكون مفصلة ، وللقصص في القرآن أغراض عدة منها :

١- شد أزر المؤمنين ، وتسلية لهم عمّا يلاقون من الهموم والمصائب ، وتثبيت لرسول الله المعنى - على ومن تبعه من أمته ، وتأثير في نفوس من يدعوهم القرآن إلى الإيمان وأنهم إن لم يؤمنوا - لامحالة - هالكون ، وموعظة وذكرى للمؤمنين ، وقد صرّح القرآن بهذا المعنى في قوله تعالى : ﴿ وَكُلَّا نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ فَوَّادَكَ وَجَآءَكَ فِي هَذِهِ فَي قوله تعالى : ﴿ وَكُلَّا نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ فَوَّادَكَ وَجَآءَكَ فِي هَذِهِ اللّه وَلَه تعالى : ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ فَوَادَكَ وَجَآءَكَ فِي هَذِهِ اللّه عَن اللّه عَن اللّه عَن اللّه عَن الله وَمَن عَن الله وَمَا كَانَ الله وَمَا كَانَ الله وَالْكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظُلِمُون الله وَمَا كَانَ الله وَالْكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظُلِمُون الله وَالله وَمَا كَانَ الله وَالْكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظُلِمُون الله وَالله وَاللّه وَالْكِن كَانُوا أَنفُسُهُمْ يَظُلُومُون الله وَاللّه وَاللّه وَالْكُن عَلَيْ الله وَاللّه وَال

## أما بقية أغراض القصة فهي بإيجاز:

- ٢ إثبات الوحي والرسالة.
- ٣- بيان أن الدين كله من عند الله .
- ٤ أن الله ينصر رسله والذين آمنوا ويرحمهم وينجيهم من المآزق والكروب.



<sup>(</sup>١) سورة هود : ١٢٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت : ٤٠ .

٥- تنبيه أبناء آدم إلى خطر غواية الشيطان وإبراز العداوة الخالدة بينه وبينهم منذ أبيهم إلى أن تقوم الساعة .

٦- بيان قدرة الله - عَجَلِل - .



## قال تعالى



وَعَادَا وَثَمُودَاْ وَأَصْعَبَ ٱلرَّسِ وَقُرُونَا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا ﴿ اللَّهِ وَكُلَّا ضَرَبْنَا لَهُ ٱلْأَمْثَالُ اللَّهُ الْأَمْثَالُ وَعَادًا وَثَمُودَاْ وَأَصْعَبَ ٱلرَّسِ وَقُرُونَا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا ﴿ اللَّهُ وَكُلَّا ضَرَبْنَا لَهُ ٱلْأَمْثَالُ اللَّهُ وَكُلَّا مَنْ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَلَقَدُ أَتَوَا عَلَى القَوْرَ اللَّهُ وَلَا تَعْبِيرًا ﴿ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَلَا تَعْبُولُا لَا يَرْجُونَ فَيُعُولُا ﴿ اللَّهُ وَلَا يَرْجُونَ فَيُعُولُا ﴿ اللَّهُ وَلَا يَرْجُونَ فَيُعُلِّا اللَّهُ وَلَا يَرْجُونَ فَيُعُولًا ﴿ اللَّهُ وَلَا يَرْجُونَ فَيُعُلِّا اللَّهُ وَلَا يَرْجُونَ فَيُعُلِّا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَرْجُونَ فَيُعُلِّا لَا يَرْجُونَ لَا يَرْجُونَ فَيُعُلِّا لَا يَرْجُونَ فَيْ اللَّهُ وَلَا يَرْجُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللِّلِي الْمُلْكِلِي الللْمُعُلِي الللللَّالِي الللْمُعُلِي ال

## مفردات الآيات:

| المعنى                                                                       | النص القرآني             |
|------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| البئر غير المطوية (غير المبنية) والجمع : رساس                                | ٱلرَّسِ                  |
| جمع قرنٍ ، أي : أهل قُرونٍ ، والقرنُ : المشهور أنه مئة سَنَةٍ ، وقيل غير ذلك | َ مِوْرَمِ<br>وَقُرُونَا |
| حذرنا وذكرنا وأنذرنا                                                         | ضربنا                    |
| جمع مَثَل ، وهي القصة المتضمنة لإقامة الحجة                                  | ٱلْأَمَّثَالَ            |
| التتبير : هو التفتيت والتكسير ، بمعنى الإهلاكُ بالعذاب                       | تَنْبِيرًا               |
| هي سدوم أعظم قرى قوم لوط                                                     | ٱلْقَرْيَةِ              |
| لايوقنون                                                                     | لَا يَرْجُونَ            |
| البعث للحساب والجزاء                                                         | نُشُورًا                 |

## الشرح الإجمالي للآيات:

#### قصص عاد وثمود وأصحاب الرس:

## ﴿ وَعَادًا وَتُمُودًاْ وَأَصْعَبَ ٱلرَّسِّ وَقُرُونًا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا ﴿ ٢٠٠٠ ﴾

تُكمل الآيات الكريمة قصص المكذبين و مآلهم ﴿ وَعَادًا وَتَمُودُاْ وَأَصَعَبَ ٱلرَّسِ ﴾ أي ودمّرنا عاداً قوم هود - عَلَيْكِم - بالريح الصرصر العاتية ، وثمود قوم صالح - عَلَيْكِم - بالصيحة ، وأهلكنا أصحاب الرس الذين كانوا باليمامة وقتلوا نبيهم . واختار ابن جرير أنهم أصحاب الأخدود الذين ذُكروا في سورة البروج ﴿ وَقُرُونًا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا ﴾ أي وأُمماً كثيرة أهلكناهم لما كذّبوا رسلنا .

## ﴿ وَكُلَّا ضَرَبْنَا لَهُ ٱلْأَمْثَالَ وَكُلًّا تَلَّرْنَا تَنْبِيرًا (٣٠) ﴾

ذكر - وَ الله أنذر أولئك المكذبين وحذرهم قبل أن يوقع بهم فقال: ﴿ وَكُلَّا ضَرَبْنَا لَهُ الْأَمْثَالَ وَكُلَّا صَرَبْنَا لَهُ الله أَلْكُ مَثَالَ وَكُلَّا تَنْبِيرًا الله أَلَا الله أَوْضِحنا لهم حججنا ، وبيّنّا لهم أدلتنا ، وأزحنا عنهم الأعذار ، فتمادوا في كفرهم وطغيانهم ، فأهلكناهم أفظع الإهلاك وأشده .

# ﴿ وَلَقَدْ أَتَوُا عَلَى ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّتِيٓ أُمْطِرَتْ مَطَرَ ٱلسَّوْءِ أَفَكَمْ يَكُونُواْ يَرَوْنَهَا بَلْ كَانُواْ لَا يَرْجُونَ نُشُورًا ٤٠٠٠ ﴾ لَا يَرْجُونَ نُشُورًا ٤٠٠٠ ﴾

ذَكّر الله - عَلَّل مشركي مكة بما يرونه من العبر في حِلِّهم وترحالهم ، وما يشاهدونه مما حَلَّ بأولئك الأمم المكذبة من المشُلات ، فقال : ﴿ وَلَقَدْ أَتَوَا عَلَى الْقَرْيَةِ الَّتِيَ أُمُطِرَتْ مَطَرَ السَّوْعِ ﴾ ، وقد أي وتالله لقد مرّ هؤ لاء المكذبون في رحلة الصيف على سدوم أعظم قرى قوم لوط - هيه إلى المحكها الله بأن أمطر عليها حجارة من سجيل لأن قومها كانوا يعملون الخبائث ، وحذرهم لوط الهلكها الله بأن أمطر عليها حجارة من سجيل لأن قومها كانوا يعملون الخبائث ، وحذرهم لوط السية والنَّذر ، والسياق في الآية الكريمة يستعرض هذه الأمثلة ذلك الاستعراض السريع لعرض هذه المصارع المؤثرة ، وينهيها بمصرع قوم لوط - عيه وقد على تركهم عليه في سدوم في رحلة الصيف إلى الشام . وقد أهلكها الله - عَلَي أَلُ مَن وَبَخهم على تركهم التذكر حين مشاهدة ما يوجبه فقال : ﴿ أَفَلَمْ يَكُونُواْ يَرَوْنَهَا ﴾ أي أفلَم يروا ما نزل بتلك القرية من عذاب الله ، بتكذيب أهلها رسول ربهم فيعتبروا ويتذكروا ويراجعوا التوبة من كفرهم وتكذيبهم لرسوله ، و الاستفهامُ هنا للتَقْريع والتَّوبيخ .

ويقرر في نهايته أن قلوبهم لا تعتبر ولا تتأثر لأنهم لا ينتظرون البعث ، ولا يرجون لقاء الله . فذلك سبب قساوة تلك القلوب وانطماسها ، ومن هذا المَعين تنبع تصرفاتهم واعتراضاتهم وسخرياتهم من القرآن ومن الرسول - عليه - .

#### من هداية الآيات

١- بيان تدمير الله - عَلِل لله القرون ومافي ذلك من الاتعاظ والاعتبار .

٢ - بيان أن قلوب الكافرين قاسية لا تعتبر و لا تتأثر .

٣- ذكّر الله - عَلِل مشركي مكة بما يرونه من العبر في حلّهم وترحالهم لعلهم يعتبرون.

### من القيم المستفادة:

- الخشية .

- التأسِّي بالصالحين.

- نبذ الشرك .



# السؤال الأول: تخير من المجموعة (ب) ما يناسب المجموعة (أ) بوضع الرقم المناسب أمامها:

| (ب)                      |   |   | (1)                            |   |
|--------------------------|---|---|--------------------------------|---|
| أمطر عليهم حجارة من سجيل | ( | ) | عاد                            | ١ |
| قوم هود –عَلَيْقَادِم-   | ( | ) | ثمود                           | ۲ |
| الصيحة                   | ( | ) | سدوم                           | ٣ |
| قوم صالح -عليسيد-        | ( | ) | عقوبة قوم هود -ﷺ-              | ٤ |
| ريح صرصر عاتية           | ( | ) | عقوبة قوم صالح -عَلَيْكَالِهِ- | ٥ |
| قوم لوط -عَلَيْكَلِم-    | ( | ) | عقوبة قوم لوط -عَلَيْكِيمٍ-    | ٦ |

## السؤال الثاني: أجب عمّا يأتي:

|     | ١ – ما سبب انقطاع العذر عن الكافرين يوم القيامة ؟                     |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
|     |                                                                       |
| : ﴿ | ٢ - ما نوع الاستفهام في قوله تعالى : ﴿ أَفَكُمُ يَكُونُواْ يَرُونُهُا |
|     |                                                                       |
|     | ٣- بم تعلِّل قسوة قلوب الكافرين وأنها لا تعتبر ولا تتأثر؟             |
|     |                                                                       |

#### الدرس السابع والعشرون:



## المشركين أشد ضلالاً من الأنعام

سورة الفرقان الآيات (٤١ – ٤٤)

#### التمهيد:

كان محمد - على السمع والبصر بين قومه قبل بعثته ، فقد كان عندهم ذا مكانة فهو من ذروة بني هاشم وهم ذروة قريش ، وكان عندهم ذا مكانة من خلقه وهو الملقب بينهم بالأمين ولقد ارتضوا حكومته بينهم في وضع الحجر الأسود قبل البعثة بزمن طويل ، ويوم دعاهم على الصفا فسألهم أيصدقونه لو أخبرهم أن خيلاً بسفح هذا الجبل قالوا : نعم أنت عندنا غير متهم . ولكنهم بعد البعثة وبعد أن جاءهم بهذا القرآن العظيم راحوا يهزأون به و ينعوتنه بنعوت باطلة ، فقالوا : عنه شاعر ، وقالوا : مجنون ، وقالوا : كاهن ، كل هذا ليصدوه عن الدعوة .



## قال تعالى



#### مفردات الآيات:

| المعنى                                                             | النص القرآني                             |
|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| يَعْنُونَهُ بِالْعَيْبِ وَالنَّقْصِ على سبيل التنقيص والازدراء     | إِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّاهُ نُوًا        |
| أنه كاد يثنيهم عن عبادة الأصنام لولاأن تجلدوا واستمروا على عبادتها | إِن كَادَ لَيُضِلُّنَا عَنْ ءَالِهَتِنَا |

#### سبب النزول:

رُوِيَ أَن قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا رَأُوكَ إِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّا هُـزُوًا أَهَلَذَا ٱلَّذِى بَعَثَ ٱللَّهُ رَسُولًا ﴾ الآية أُنزلت في أبي جهل ومن معه فإنه كان إذا مرَّ رسول الله - عَلَيْ - مع صحبه قال مستهزئاً : ﴿ أَهَلَذَا ٱلَّذِى بَعَثَ ٱللَّهُ رَسُولًا ﴾ .

## الشرح الإجمالي للآيات:

#### الاستهزاء بدعوة محمد - عليه - :

بعد أن ذكر الله - على المساعن المشركين في النبي - على الاستهزاء به والحطّ من هذا ببيان أن ذلك ما كفاهم ولئتَهم اقتصروا عليه ، بل زادوا على ذلك الاستهزاء به والحطّ من قدره ، حتى لقد قال بعضهم لبعض : أهذا الذي بعث الله رسولاً؟ بل لقد غالوا في ذلك فسمّوا دعوته إضلالاً ، فرد الله عليهم مقالهم وأبان لهم أنه سيظهر لهم حين مشاهدة العذاب من الضال ومن المضلّ؟ ثم عجّب رسوله - عليه من شناعة أحوالهم بعد حكاية أقوالهم وأفعالهم القبيحة ، وأرشد إلى أن مثل هؤلاء يَبْعُد أن يزدجروا عمّا هم فيه من الغيّ بنصحك وإرشادك ، فإن أكثرهم لا يسمعون ولا يعقلون وما هم إلا كالأنعام أو أضل منها سبيلاً .

## ﴿ وَإِذَا رَأُولَكَ إِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّا هُ زُوًّا أَهَلَذَا ٱلَّذِي بَعَثَ ٱللَّهُ رَسُولًا ﴾

إذا رآك هؤلاء المشركون الذين قصصت عليك قصصهم اتخذوك موضع هزو وسخرية وقالوا احتقاراً لشأنك هذه المقالة ، وهي قولة ساخرة مستَنْكرة . . أكان ذلك عن اقتناع منهم بأنّ شخصه الكريم يستحق منهم هذا الاستهزاء؟ كلّا ، إنما ح

كانت تلك خطة مدبرة من كبراء قريش للتصغير من أثر شخصيته العظيمة ، ومن أثر هذا القرآن الذي لا يقاوم ، وكانت وسيلة من وسائل مقاومة الدعوة الجديدة التي تهددهم في مراكزهم الاجتماعية وأوضاعهم الاقتصادية ، وتجردهم من الأوهام والخرافات الاعتقادية التي تقوم عليها تلك المراكز وهذه الأوضاع ، ولقد كانوا يعقدون المؤتمرات لتدبير المؤامرات ، ويتفقون فيها على مثل هذه الوسيلة وهم يعلمون كذبهم فيها عن يقين : روى ابن اسحاق أن الوليد بن المغيرة اجتمع إليه نفر من قريش ( وكان ذا سن فيهم ) وقد حضر الموسم (موسم الحج ) فقال لهم : يا معشر قريش : إنه قد حضر هذا الموسم وإن وفود العرب ستقدم عليكم فيه ، وقد سمعوا بأمر صاحبكم هذا ، فأجمعوا فيه رأياً واحداً ولا تختلفوا فيُكذِّب بعضكم بعضاً ، ويَردّ قولكم بعضه بعضاً ، قالوا : فأنت يا أبا عبد شمس ، فقل وأقم لنا رأياً نقول به . قال : بل أنتم فقولوا أسمع . قالوا :نقول كاهن ، قال : لا والله ما هو بكاهن ، لقد رأينا الكُهّان فما هو بزمزمة الكاهن ولا سجعه ، قالوا : فنقول : إنه مجنون قال : ما هو بمجنون ، لقد رأينا الجنون وعرفناه ، فما هو بخَنَقِه ولا تخالجه ولا وسوسته ، قالوا : فنقول شاعر ، قال : ما هو بشاعر ، لقد عرفنا الشعر كله رجزه وهزجه وقريضه ومقبوضه ومبسوطه ، فما هو بالشعر ، قالوا : فنقول ساحر ، قال : ما هو بساحر ، لقد رأينا السحار وسحرهم ، فما هو بنفثهم ولا عقدهم ، قالوا : فما تقول يا أبا عبد الشمس؟ قال : والله إن لقوله طلاوة ، وإن أصله لعذق(١) ، وإن فرعه لجناة (٢) وما أنتم بقائلين من هذا شيئاً إلا عُرف أنه باطل ، وإن أقرب القول فيه لأن تقولوا: ساحر جاء بقول هو سحر يفرّق بين المرء وأبيه ، وبين المرء وأخيه ، وبين المرء وزوجه ، وبين المرء وعشيرته . . فتفرقوا عنه بذلك ، فجعلوا يجلسون بسبل الناس حين قدموا الموسم ، لا يمر بهم أحد إلا حذروه إياه ، وذكروا لهم أمره .

فهذا مثل من الكيد والتدبير ضد رسول الله وعلى ومعرفتهم بحقيقته في الوقت ذاته. فما كان اتخاذهم إياه هزواً، وقولهم ساخرين: ﴿ أَهْ لَذَا ٱلَّذِى بَعَثَ ٱللَّهُ رَسُولًا ﴾ أي على سبيل التنقيص والازدراء و بصورة الاستغراب والاستنكار، وفي اسم الإشارة ﴿ أَهْ لَذَا ﴾ دلالة على استحقارهم له وتهكمهم به فقبّحهم الله، كما قال تعالى تسلية لرسوله ﴿ وَلَقَدِ ٱسْتُمْ زِئَ بِرُسُلِ مِن قَبِّلِكَ . . . ﴾ (٣) .

<sup>(</sup>١) النخلة .

<sup>(</sup>٢) ما يجنى من الثمر.

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد : ٣٢ .

## الإقرار بتأثير القرآن:

# ﴿ إِن كَادَ لَيْضِلُنَا عَنْ ءَالِهَتِنَا لَوْلاَ أَن صَبَرْنَا عَلَيْهَا وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرَوْنَ الْعَذَابَ مَنْ أَضَلُّ سَبِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿ إِن كَادَ لَيُضِلُنَا عَنَّ ءَالِهَتِنَا ﴾ يعنون أنه كاد يثنيهم عن عبادة الأصنام لولا أن صبروا وتجلدوا واستمروا عليها ، زلزل قلوبهم بإقرارهم حتى كادوا يتركون آلهتهم وعبادتهم على شدة حرصهم على استبقاء ديانتهم وما وراءها من مراكز ومغانم لولا أنهم قاوموا تأثرهم به وصبروا على آلهتهم! وهم يسمون الهداية إضلالاً لسوء تقديرهم للحقائق وتقويمهم للقيم .

ولكنهم لا يملكون إخفاء الرهبة التي أصابت قلوبهم من دعوة محمد علي و وشخصيته، والقرآن الذي معه حتى وهم يتظاهرون بالاستخفاف بشخصه ودعوته، إصراراً وعناداً.

ثم يعاجلهم الله و التهديد المجمل الرهيب : ﴿ وَسَوُفَ يَعُلَمُونَ حِينَ يَرُونَ ٱلْعَذَابَ مَنْ أَضُلُّ سَبِيلًا ﴾ فيعلمون إن كان ما جاءهم به هو الهدى أو أنه هو الضلال ، ولكن حين لا ينفع العلم ، أي حين يرون العذاب ، سواء أكان ذلك في الدنيا كما ذاقوا يوم بدر ، أم كان في الآخرة كما يذوقون يوم الحساب .

#### تسلية وتعزية:

## ﴿ أَرَّ يَتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَاهَهُ، هَوَلَهُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

يلتفت الله و الدعوة ، ولم يقصر في الحجة ، ولم يستحق ما لاقوه به من التطاول ، إنما العلة فهو لم يقصر في الدعوة ، ولم يقصر في الحجة ، ولم يستحق ما لاقوه به من التطاول ، إنما العلة فيهم أنفسهم ، فأخبره و المحلل من يقصر في الحجة ، ولم يستحق ما لاقوه والضلال ، فإنه لا يهديه أحد فيهم أنفسهم ، فأخبره و المحلل من كتب الله عليه الشقاوة والضلال ، فإنه لا يهديه أحد إلا الله و المحلل في أرّع يَتُ مَنِ المحفّذ إليه مُوسِلُه في أي مهما استحسن من شيء ورآه حسناً في هوي نفسه كان دينه ومذهبه ، كما قال تعالى : ﴿ أَفْمَن زُينَ لَهُ سُوّعُ عَملِهِ عَرَاهُ حَسَناً فَإِنّ اللّه يُضِلُ مَن يَشَاءُ و يَهدي من يَشَاءُ في (١) ، ولهذا قال هاهنا أفأنت تكون عليه وكيلاً قال ابن عباس عبد الثاني وترك الأول ، فهم يجعلون من هواهم إلها يعبدونه ، ولا يرجعون إلى حجة أو برهان ، وماذا

والله - وَ النّه عبده في رفق ومودة وإيناس في أمر هذا النموذج من الناس: ﴿ أَرْءَيْتُ مَنِ النَّخَذَ إِلَاهِدُ، هَوَلِكُ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ آلَ اللّهِ عَلَى الظرفي حال هذا الذي جعل هواه إلهه ، بأن أطاعه وبني عليه أمر دينه ، وأعرض عن استماع الحجة الباهرة والبرهان الجلي الواضح ، واعجب ولا تأبه به ، فإنك لن تكون حفيظاً على مثل هذا تزجره عمّا هو عليه من الضلال وترشده إلى الصراط السوي ، والاستفهام في ﴿ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴾ للإنكار والاستبعاد ، وأع : أفأنت تكون عليه حفيظاً وكفيلاً حتى ترده إلى الإيمان وتخرجه من الكفر ، ولست تقدر على ذلك ولا تطيقه ، فليست الهداية والضلالة موكولتين إلى مشيئتك ، وإنما عليك البلاغ .

{ وخلاصة ذلك } كأنه سبحانه يقول لرسوله - إن هذا الذي لا يرى معبوداً له إلا هواه ، لا تستطيع أن تدعوه إلى الهدى ، وتمنعه من متابعة الهوى ، إن عليك إلا البلاغ ، ونحو الآية قوله في سورة الغاشية : ﴿ لَّسُتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ اللهُ ﴾ (١) .

وفي هذا الأسلوب تعجيب لرسوله - عليه الله من سوء أحوالهم بعد أن حكى قبيح أقوالهم وأفعالهم ، وتنبيه له إلى سوء عاقبتهم .

﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَكُمْ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَكِيلًا ﴾

ثم انتقل سبحانه من الإنكار الأول إلى إنكار آخر فقال: ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكُثُرُهُمْ يَسْمَعُونَ وَ الْمُواعِظُ ، أو يَعْقِلُونَ ﴾ أي أتحسب أن أكثرهم يسمعون ما تتلو عليهم من آيات القرآن ومن المواعظ ، أو يعقلون معاني ذلك ويفهمونه حتى تعتني بشأنهم وتطمع في إيمانهم ، ليسوا كذلك ، بل هم بمنزلة من لايسمع ولا يعقل . ثم بين سبحانه حالهم وقطع مادة الطمع فيهم فيد حرجهم إلى درك أسفل

وأحط: ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكَ ثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ ۚ إِنْ هُمْ إِلَّا كَأُلْأَنْعَكُم ۖ بَلْ هُمْ أَضَلُّ

سكيلًا الله وفي التعبير تحرز وإنصاف ، إذ يذكر ﴿ أَكُثُرُهُمْ ﴾ ولا يعمم ، لأن قلة منهم كانت تجنح إلى الهدى ، أو تقف عند الحقيقة تتدبرها . فأمّا الكثرة التي تتخذ من الهوى إلها مطاعاً ، والتي تتجاهل الدلائل وهي تطرق الأسماع والعقول ، فهي كالأنعام ، وما يفرق الإنسان من البهيمة إلا الاستعداد للتدبر والإدراك ، والتكيف وفق ما يتدبر ويدرك من الحقائق عن بصيرة وقصد وإرادة واقتناع ، ووقوف عند الحجة ، بل إن الإنسان حين يتجرد من خصائصه هذه ليكونن أحط من البهيمة ، فالبهائم قد تنقاد لصاحبها الذي يتعهدها ، وتعرف من يحسن إليها ومن يسيء ، وتطلب ما ينفعها وتجتنب ما يضرها ، وتهتدي لمراعيها ومشاربها ، وتأوي إلى معاطنها ومرابضها ، لكن هؤلاء لا ينقادون لخالقهم ورازقهم ، ولا يعرفون إحسانه إليهم وإساءة الشيطان لهم ، وهو الذي قد زيّن لهم اتباع الشهوات ، إلا أنهم لا يرجون ثواباً ، ولا يخافون عقاباً ، إلا أن جهالة الأنعام مقصورة عليها ، وجهالة هؤلاء تؤدي إلى وقوع الفتنة والفساد ، وصد الناس عن سنن السداد ، ووقوع الهرج والمرج بين العباد ، فإنهم اعتقدوا بطلان النبوة والتوحيد عناداً ومكابرةً وتعصباً وغمطاً للحق .

#### من هداية الآيات:

- ١- دعوة النبي عَلَيْهُ إلى التوحيد وإظهار المعجزات ، و إقامة الحجج البينات .
- ٢- تناقض المشركين واضطرابهم ، ففي استفهامهم ما يدل على التحقير للرسول على التحقير للرسول على وفي آخر كلامهم ما يدل على قوة حجته ، ورجاحة عقله .
  - ٣- اتباع الهوى يمنع صاحبه من اتباع الهدى .
- ٤ المشركون أسوأ حالاً من الأنعام السارحة ، فإن تلك تعقل ما خُلقت له ، وهؤلاء خلقوا لعبادة الله وحده لاشريك له ، وهم يعبدون غيره .

#### من القيم المستفادة:

- التوحيد .
- الإخلاص .
- أدب الحديث.





| c       |       | ے     | ٠     |          |
|---------|-------|-------|-------|----------|
| • •1    | 1 " - | . 1 • |       | السؤال   |
| . را در | ے عما | . احد | الاول | السبة ال |
| •       | 4     | •     |       |          |

| ١ - ما سبب نزول الآيات ؟                          |
|---------------------------------------------------|
| <br>                                              |
| ٢ - مانوع الاستفهام فيما يأتي :                   |
| أ - ﴿ أَهَاذَا ٱلَّذِي بَعَثَ ٱللَّهُ رَسُولًا ﴾: |
| <br>ب - ﴿ أَفَأَنتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴾:  |
| <br>٣ – استخرج من الآيات ما يحمل التهديد والوعيد: |
| <br>السؤال الثاني: علِّل ما يأتي:                 |
| ١ - الكفار أشد ضلالاً من الأنعام :                |
| <br>٢- سمى الكفارُ اتباعَ الهدى ضِلالاً :         |
|                                                   |

٣- ذم الله - عَجْلِلّ - اتباع الهوى:

#### الدرس الثامن والعشرون:



SISS

## سورة الفرقان الآيات (٥٥ - ٠٥)

#### التمهيد:

يمتلىء الكون العلوي والسفلي بأدلة نراها عياناً ، وتتوارد علينا ليلاً ونهاراً ، وتكون دليلاً على وجود الإله القادر الحكيم ، والله والله والله والقرآن الكريم أدلة التوحيد هذه وأرشد إلى ما في الكون من باهر الآيات وعظيم المشاهدات ، لتكون دلالة على بديع قدرته وجليل حكمته ، وفيها من الحجج الدامغة والبراهين الساطعة لأصحاب العقول لتدلهم على اللطيف الخبير بفطرتهم التي فطر الله الناس عليها ، كما تكون حجة على من أعرض وخالف فطرته واتبع هواه فكفر .



## قال تعالى



## مفردات الآيات:

| المعنى                                                                                        | النص القرآني        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| أي ألم تبصر                                                                                   | أَلَمْ تَرَ         |
| أي إلى صنعه                                                                                   | إِلَىٰ رَبِّكِ      |
| بسط                                                                                           | مَدَّ               |
| ما يحدث من مقابلة جسم كثيف كجبل أو بناء أو شجر أو إنسان للشمس من حين ابتداء طلوعها حتى غروبها | ٱلظِّلَّ            |
| أي ثابتاً على حاله في الطول والامتداد ، بحيث لا يزول ولا تذهِبه الشمس                         | سَاكِنَا            |
| علامة                                                                                         | د <u>َل</u> ِيلًا   |
| محوناه                                                                                        | قَبَضْ نَكُ         |
| أي على مهل قليلاً قليلاً بحسب سير الشمس في فلكها                                              | يَسِيرًا            |
| السبات : الموت لما في النوم من زوال الإحساس                                                   | سُبَاتًا            |
| البعث                                                                                         | نُشُورًا            |
| مبشرات                                                                                        | بُشْرًا             |
| المراد بها المطر                                                                              | رَ <b>حْ</b> مَتِهِ |
| أي قدامه                                                                                      | بَلْیْک یَدَیْ      |
| يتطهر به                                                                                      | ظهُورًا             |
| الأرض                                                                                         | بَلْدَةَ            |
| التي لانبات فيها                                                                              | مَّيْتُ             |
| الإبل والبقر والغنم .                                                                         | أنعكما              |
| واحدهم إنسان ( أصله أناسين أبدلت النون ياء وأدغمت في الياء )                                  | أَنَاسِيَّ          |
| حولناه في أوقات مختلفة إلى بلدان متعددة                                                       | صرفنه               |
| ليعتبروا                                                                                      | لِيَذَّكُرُواْ      |
| كفراناً للنعمة وإنكاراً لها                                                                   | ڪُفُورًا            |

## الشرح الإجمالي للآيات:

#### فوائد الظل:

# ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِّكِ كَيْفَ مَدَّ ٱلظِّلَّ وَلَوْ شَآءَ لَجَعَلَهُ, سَاكِنَا ثُمَّ جَعَلْنَا ٱلشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا ﴿ ثَالَةُ مَا اللَّهُ مَسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا ﴿ ثَالَةُ مَا اللَّهُ مَسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا ﴿ ثَالَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ دَلِيلًا ﴿ ثَالَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ دَلِيلًا ﴿ ثَالَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ دَلِيلًا ﴿ ثَالَ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ دَلِيلًا ﴿ ثَالَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلِيلًا ﴿ ثَالَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَلَوْ شَاءَ عَلَيْهِ عَلَيْ

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ ٱلظِّلَ ﴾ أي انظر أيها الرسول إلى صنع ربك ، كيف أنشأ الظل لكل مظل من طلوع الشمس حتى غروبها ، فاستخدمه الإنسان للوقاية من لفح الشمس وشديد حرارتها ، و هذه الرؤية إما بصرية ، والمراد بها : ألم تبصر إلى صنع ربك؟ أو ألم تبصر إلى الظل كيف مده ربك؟ وإما قلبية ، بمعنى العلم ، فإن الظل متغير ، وكل متغير حادث ، ولكل حادث موجد ، قال الزّجّاج - إلله - : ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ أي ألم تعلم؟ وهذا من رؤية القلب ، قال : وهذا الكلام على القلب ، والتقدير : ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ إلى الظل كيف مده ربك؟ ويبدأ الظل من وقت الإسفار إلى طلوع الشمس ، وهو ظل لا شمس معه ، والظل بالغداة والفيء بالعشي ، لأنه يرجع بعد زوال الشمس ، سمي فيئاً لأنه فاء من المشرق إلى جانب المغرب ، وحقيقة الظل أنه أمر متوسط بين الضوء الخالص والظلمة الخالصة ، وهذا التوسط هو أعدل من الطرفين ، لأن الظلمة الخالصة يكرهها الطبع وينفر عنها الحس ، والضوء الكامل لقوته يبهر الحس البصري ويؤذي بالتسخين ، ولذلك وصفت الجنة به لقوله تعالى : ﴿ وَظِلِّ مَدُّودِ اللَّهُ وَالْكُولُ مَدْ اللَّهُ وَالْمَالُ وَلَالُكُ وَالْمَالُ وَلَالُكُ وَالْمَالُ وَلَالُكُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَلَا لَالْمَالُ وَلَالُهُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَلَالُكُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَلَا الْمَالُ وَلَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَلَالْمَالُولُ وَالْمَالُ وَلَالْمَالُ وَلَا الْمَالُولُ وَلَالُولُ وَالْمَالُ وَلَالُولُ وَلَالُولُ وَلَالُولُ وَلَالُولُ وَلَالُولُ وَلَالُولُ وَلَالْمَالُ وَلَالْمَالُ وَلَا وَلَالَ وَلَالْمَالُ وَلَالْمَالُ وَلَالُولُ وَلَا وَلَالْمَالُولُ وَلَالْمَالُولُ وَلَالْمَالُ وَلَالُولُ وَلَا الْمَالُولُ وَلَا لَالْمَالُولُ وَلَالْم

﴿ وَلُوْ شَاءَ لَجَعَلَهُ مَاكِنًا ﴾ أي ولو شاء الله - عَلَق الظل ثابتاً على حال واحدة لا يتغير ، لكنه جعله متغيرٌ في ساعات النهار المختلفة ، وفي الفصول المتعاقبة ، ومن ثم اتخذ مقياساً للزمن منذ القدم ، فاتخذ المصريون (المسلات) وقاسوا بها أوقات النهار على أوضاع مختلفة ، وطرق حكيمة منوعة ، واتخذ العرب (المزاول: ومفردها مزولة) وتستخدم لمعرفة أوقات الصلاة فقالوا: يجب وقت صلاة الظهر عند الزوال: أي إذا تحول الظل إلى جانب المشرق ، ووقت صلاة العصر حين بلوغ ظل كل شيء مثله عند جمهور العلماء .

﴿ ثُمَّ جَعَلْنَا ٱلشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا ﴾ أي : جعلناها علامةً يُستدل بها و بأحوالها على أحواله ،

وذلك لأن الظل يتبعها كما يتبع الدليل في الطريق من جهة أنه يزيد بها ، وينقص ويمتد ويتقلص ، فجعلنا طلوع الشمس دليلاً على ظهور الظل ومشاهدته للحس والعيان ، والأشياء تستبين بأضدادها ، فلو لا الشمس لما عرف الظل ، ولو لا الظلمة ما عُرف النور ﴿ ثُمَّ قَبَضَنَا فَهُ لِلْكَنَا قَبُضًا فَيْكُولُ الظلمة ما عُرف النور ﴿ ثُمَّ قَبَضَنَا ذلك الظل الممدود ، ومحوناه عند إيقاع شعاع الشمس موقعه بالتدريج ، حتى انتهى ذلك الإظلال إلى العدم والاضمحلال ، والمعنى : أن الظل يبقى في هذا الجو من طلوع الفجر إلى طلوع الشمس ، فإذا طلعت الشمس صار الظل مقبوضًا ومحوناه على مهل جزءاً فجزءاً بحسب سير الشمس ، وخلفه في هذا الجو شعاع الشمس ، فأشرقت على الأرض وعلى الأشياء إلى وقت غروبها ، فإذا غربت فليس هناك ظل ، إنما فيه بقية نور النهار ، وقال قوم : قبضه بغروب الشمس ، لأنها إذا لم تغرب فالظل فيه بقية ، وإنما يتم زواله بمجيء الليل ودخول الظلمة عليه .

#### فوائد تعاقب الليل والنهار:

## ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ لِبَاسًا وَٱلنَّوْمَ سُبَاتًا وَجَعَلَ ٱلنَّهَارَ نُشُورًا ﴿ ﴾

إن من آثار قدرة الله - عَلَى وروائع رحمته الفائضة على خلقه ، أن جعل لنفعكم الليل كاللباس ﴿ وَهُوَ اللَّذِى جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِبَاسًا ﴾ يستركم بظلامه كما يستركم اللباس فوصف الليل باللباس تشبيهًا من حيث إنه يستر الأشياء ويغشاها ، ﴿ وَالنَّوْمَ سُبَاتًا ﴾ راحةً لكم لأنكم تنقطعون عن الاشتغال ، وأصل السبات الانقطاع عن الاشتغال طلباً للراحة .

وجعل النوم كالموت لتعطيله الحواس ووظائفها المختلفة كما قال تعالى: ﴿ اللَّهُ يَتُوَفَّى الْمَانِيَةُ وَمُتَ فِي مَنَامِهِ الْمَانِيَةُ وَمَنَامِهِ النهار زمان بعث من ذلك الموت . { وخلاصة ذلك } جعلنا موتكم بالنوم في الليل ، وجعلنا نشوركم ( أي : انبعاثكم ) من النوم بالنهار ، إذ ينشر الخلق للمعاش كما ينشرون بعد الموت للحساب ، قال لقمان لابنه : « كما تنام فتوقظ ، كذلك تموت فتنشر » .

## فائدة الريح وإنزال المطر:

## ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي ٓ أَرْسَلَ ٱلرِّيكَ مُثْمَرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ۚ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً طَهُورًا ٤٠٠ ﴾

الله - عَلَق مو الذي أرسل الرياح مبشرات بقدوم الأمطاروهذا أيضًا من قدرته التامة وسلطانه العظيم ، وهو أنه - عَلَق يرسل الرياح مبشرات بمجيء السحاب بعدها ، والرياح أنواع ، فيها صفات كثيرة من التسخير ، فمنها ما يثير السحاب ، ومنها ما يحمله ، ومنها ما يسوقه ، ومنها ما يكون بين يدي السحاب مبشرًا ، ومنها ما يكون قبل ذلك يقُمُّ الأرض ، ومنها ما يلقح السحاب ليمطر .

﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً طَهُورًا ﴾ الطهور: اسمٌ لما يُتَطَهّر به ، كالوقود لما توقد به النار والوَضوء لما يُتَوَضَّأ به ، أي وأنزلنا من السحاب ماء تتطهرون به في غسل ملابسكم وأجسامكم ، وتشربونه عذباً فُراتاً ، قال النبي - على البحر: «هو الطهور ماؤه ، والحل ميتته » (١) .

﴿ لِنُحْكَى بِهِ ﴾ أي: بالماء المنزّل من السماء بلدةً ميتاً طال انتظارها للغيث وصف البلدة بر ﴿ مَّيْتًا ﴾ فهي هامدة لا نبات فيها فلما جاءها الإحياء عاشت واكتست رُباها أنواع الأزاهير والألوان ، كما قال تعالى : ﴿ فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱهْتَزّتُ وَرَبَتُ ﴾ (٢) ، وأراد بالبلد المكان ، والمراد بالإحياء هنا : إخراج النبات من المكان الذي لا نبات فيه ، ﴿ وَنُسُتِقِيَهُ مِمَّا خَلَقُنَا أَنْعَكُمُا وَأَنَاسِيّ كَثِيرًا ﴾ أي : نسقي بذلك الماء لنحيي به أرضاً ، وبذلك الماء تزدهر الأرض بالشجر والنبات والأزهار ، وذلك أشبه بالحياة للإنسان والحيوان .

ونحو الآية قوله: ﴿ فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱهْتَزَّتُ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْج بَهِيج ﴾(٣) وقوله: ﴿ فَأَنظُرْ إِلَى ءَاثَكِر رَحْمَتِ ٱللَّهِ كَيْفَ يُحْي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾(٤) ، ﴿ وَنُسُقِيهُ، مِمَّا خَلَقُنْاً وقوله: ﴿ فَأَنظُرْ إِلَى ءَاثِكِ رَحْمَتِ ٱللَّهِ كَيْفَ يُحْي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِها آ ﴾(٤) ، ﴿ وَنُسُقِيهُ مِمَّا خَلَقُنْا اللَّهُ عَلَيْهُ أَنْ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ بَعْدِ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ بَعْدِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مَنْ إِللهُ عَلَيْهُ مِنْ بَعْدِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا



<sup>(</sup>١) سنن النسائي - كتاب الطهارة - هو الطهور ماؤه الحل ميتته - باب ماء البحر (٥٩).

<sup>(</sup>٢) سورة الحج: ٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج: ٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الروم : ٥٠ .

مَا قَنَطُواْ ﴾ (١) وقال تعالى : ﴿ فَأَنظُر إِلَى ءَاثَرِ رَحْمَتِ اللّهِ كَيْفَ يُحْيِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ (١) . ذُكر الإنسان عن النبات والحيوان لحاجته إليهما في حياته ، ولأنهم إذا ظفروا بماء يسقي أرضهم ومواشيهم لم يعدموا ما يكون منه سقياهم .

وقوله تعالى: ﴿ فَأَبِنَ أَكُمُ النَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴾ قال عكرمة حريت المخرج في صحيح يقولون مطرنا بنوء كذا وكذا ، وهذا الذي قاله عكرمة كما صح في الحديث المخرج في صحيح مسلم عن زيد بن خالد الجهني - والله على بنا رسول الله - والله على الناس فقال : هل تدرون ماذا قال ربكم في إثر السماء كانت من الليل ، فلما انصرف أقبل على الناس فقال : هل تدرون ماذا قال ربكم قالوا : الله ورسوله أعلم قال : قال أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر فأما من قال مُطرنا بفضل الله ورحمته فذلك مؤمن بي كافر بالكوكب ، وأما من قال مُطرنا بنَوْء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب ، وأما من قال مُطرنا بنَوْء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب ، وأما من قال مُطرنا بنَوْء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب » وأما من قال مُطرنا بنَوْء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب » وأما من قال مُطرنا بنَوْء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب » وأما من قال مُطرنا بنَوْء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب » وأما من قال مُطرنا بنَوْء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب » وأما من قال مُطرنا بنوْء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب » وأما من قال مُطرنا بنوْء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب » وأما من قال مُطرنا بنوْء كذا وكذا فذلك كافر بالكوكب » وأما من قال مُطرنا بنوْء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بي كافر بالكوكب » وأما من قال مُطرنا بنوْء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بي كافر بالكوكب » « وأما من قال مُطرنا بنوْء كذا وكذا فذلك كافر بولي مؤمن بي كافر بالكوكب » « وأما من قال مُطرنا بنو بالكوكب » « و المورس بالكوكب » و المورس

## ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفَنَهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَّكَّرُواْ فَأَبَى ٓ أَكُثَرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ۞ ﴾ .

وقوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفَتُهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَكُرُوا ﴾ أي أمطرنا هذه الأرض دون هذه بين الناس على أوضاع شتى ، وسقنا السحاب يمر على الأرض ويتعداها ويتجاوزها إلى الأرض الأخرى فلا تمر ساعة في ليل ولا نهار إلا كان فيه دليل على آثار قدرتنا ، فننزله على قوم ونحجبه عن أخرين ، فيمطرها ويكفيها ويجعلها غدقا ، والتي وراءها لم ينزل فيها قطرة من ماء ، وله في ذلك الحجة البالغة والحكمة القاطعة ، فنحن صرفناه بينهم كما صرفنا الليل والنهار ، فالشمس تجري من عند قوم وتذهب إلى آخرين : ﴿ صُنْعَ ٱللّهِ ٱلّذِي ٓ أَنْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ (\*) قال ابن عباس وابن مسعود - ﴿ الله يصرفه كيف يشاء ، ثم قرأ هذه الآية ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَهُ بِيَنَهُمْ لِيدَّ كُرُواْ فَأَبِي ٓ أَكُنُ النّاسِ إِلّا كُفُورًا ﴿ ﴾ » أي ليذكروا على الله الأرض الميتة أنه قادر على إحياء الأموات والعظام الرفات ، أو ليذكر من منع المطر أنما أصابه ذلك بذنب أصابه ، فيقلع عمّا هو فيه . ﴿ لِيذَكّرُواْ فَأَبِنَ أَكُثُرُ النّاسِ إِلّا كُفُورًا ﴾ الله يضرفه كيف يشاء ، فقورًا أنها بذلك بذنب أصابه ، فيقلع عمّا هو فيه . ﴿ لِيذَكّرُواْ فَأَبَنَ أَكُثُرُ النّاسِ إِلّا كُفُورًا فَا الله الله بذلك بذنب أصابه ، فيقلع عمّا هو فيه . ﴿ لِيذَكّرُواْ فَأَبَنَ أَكُثُرُ النّاسِ إِلّا كُفُورًا فَا أَنْ الله بذلك بذنب أصابه ، فيقلع عمّا هو فيه . ﴿ لِيذَكّرُواْ فَأَبَنَ أَكُورُا فَا الله بنا اله بنا الله بنا اله بنا الله بن

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم : ٥٠ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم - كتاب الإيمان - باب بيان كفر من قال : مطرنا بالنوء (٧١) .

<sup>(</sup>٤) سورة النمل : ٨٨ .

أي صرفناه بينهم ، ليعتبروا ويعرفوا حق النعمة فيشكروا ، ولكن أكثر الناس أبوا إلا جحوداً للنعمة ، وكفراناً بخالقها ، قال عكرمة - وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالِي اللَّا اللَّا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

#### من هداية الآيات:

- ١- عرض الأدلة الحسية للدلالة على وجوب عبادة الله عَلَى و وجوب الله على و وجوب الله على الديان بالبعث والجزاء الذي أنكره المشركون فضلوا ضلالاً بعيداً .
  - ٢ بيان فائدة الظل إذ به تُعرف ساعات النهار وبه يعرف مواقيت الصلاة النهارية .
  - ٣- بيان أن ماء المطر من الماء الطهور الذي ترفع الأحداث به وتزول به النجاسات.

## من القيم المستفادة:

- تعظيم الله عَظِيم ا
- شكر الله عَجَلِقً .
- توحيد الله عَزلت .



| السؤال الأول: أكمل ما يأتي:                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| – وصف تعالى الأرض التي انقطع عنها المطر بأنهاووصف                                                                                                                                                                                                                                    |
| الرياح بأنهاووصف ماء المطر بأنه                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ووصف الشمس بأنها                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| السؤال الثاني: أجب عمّا يأتي:                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ١ - مانوع الرؤية في قوله تعالى ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ ؟                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧ - ما فوائد الظل؟                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| السؤال الثالث: عرّف ما يأتي:                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١ – الظل :                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٢- الطهور:                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| السؤال الرابع: فسّر قوله تعالى:                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى ٓ أَرْسَلَ ٱلرِّيَاحَ بُثَمَرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ۚ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً طَهُورًا ﴿ لَا النَّهُمُ لِيَذَكُواْ فَأَبَى بِهِ عَبَلَدَةً مَّيْنَا وَلَقَدْ صَرَّفَنَهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَكُواْ فَأَبَى اللَّهِ عَلَمَا وَأَنَاسِيَّ كَرُواْ فَأَبَى |
| بِهِ عَلْدَةً مَّيْـتًا وَنُسُقِيَـهُ. مِمَّا خَلَقْنَآ أَنْعُكُمَا وَأَنَاسِيَّ كَثِيرًا ﴿ اللَّهِ وَلَقَدْ صَرَّفَنَهُ بَيْنَهُمْ لِيَذَّكُواْ فَأَبَىٓ                                                                                                                            |
| أَكْثُرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا ﴿ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                |
| من كتاب تفسير يحدده المعلم لك .                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

#### الدرس التاسع والعشرون:



## **(1875**)

## عموم الدعوة المحمدية

سورة الفرقان الآيات (٥١ – ٥٦)

#### التمهيد:

قال الله تعالى : ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَرَىٰ حَتَىٰ تَتَبِعَ مِلَّتُهُم ۗ قُلْ إِنَ هُدَى ٱللّهِ هُو الْمُلَدَى وَلَا نَصِيرٍ ﴿ اللّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ اللّهِ مَن ٱللّهِ مِن وَلِيّ وَلا نَصِيرٍ ﴿ اللّهِ اللّهِ عَن ٱللّهِ مِن وَلِيّ وَلا نَصِيرٍ ﴿ اللّهِ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ





وَلَوْ شِئْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَّذِيرًا ﴿ أَنْ فَلَا تُطِعِ ٱلْكَافِرِينَ وَجَاهِ لَهُم بِهِ ع جِهَادًا كَبِيرًا ﴿ أَنْ ﴿ وَهُو ٱلَّذِى مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ هَلَا عَذَبُ فُرَاتُ وَهَلَا مِلْحُ أَجَاجُ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخًا وَجِجْرًا مِحَجُورًا ﴿ آلَ وَهُو ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ، فَسَبًا وَصِهْرًا وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴿ أَنْ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضُرُّهُمُ وَكَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ عَلَى رَبِّهِ عَلَى رَبِّهِ عَلَى رَبِّهِ عَلَى مَن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضُرُّهُمُ وَكَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ عَلَى رَبِّهِ عَلَى مَن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضُرُّهُمُ وَكَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ عَلَى رَبِّهِ عَلَى مَن دُونِ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضُرُّهُمُ أَو كَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ عَلَى مَنْ اللَّهُ مِنَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ سَلَنَكَ إِلَا مُبَشِّرًا وَيَذِيرًا ﴿ أَنْ اللَّهُ مِنَا أَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَى مَا لَا عَلَا مَا لَا عَلَى اللَّهُ مَا أَلَا لَيْ اللَّهُ عَلَى مَن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَا كَاللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مَالَا لَا عَلَى مَا لَا لَا عَلَا اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَا مَرْتَعَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا أَنْ مَا لَا عَلَهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا مَا لَا لَيْ اللَّهُ اللّهُ الل

#### مفردات الآيات:

| المعنى                                                      | النص القرآني       |
|-------------------------------------------------------------|--------------------|
| نبياً ينذر أهلها ، والنذارة التخويف                         | نَّذِيرًا          |
| من قولهم مرج فلان دابته إذا تركها وشأنها                    | مرج                |
| عذب                                                         | فُرَاتُ            |
| شديد الملوحة                                                | أُجَاجُ            |
| حاجزاً                                                      | بَرُزِيَخًا        |
| أي تنافراً شديداً فلا يبغي أحدهما على الآخر                 | حِجْرًا مِحْجُورًا |
| أي ذكوراً يُنسب إليهم ، وإناثاً يُصاهِر بهن                 | نَسَبًا وَصِهْرًا  |
| المعاون ، فهو يعاون الشيطان على ربه : أي على رسوله بالعداوة | ظهِيرًا            |

## الشرح الإجمالي للآيات:

#### كرامة الله - الله عليه محمد - عليه -

بيَّن الله - عَنَّته على رسوله - عَيَّالًا - وأنه كلّفه الأحمال الثقال من أعباء النبوة ليزداد شرفاً ويعظم قدراً فقال :

## ﴿ وَلُوْ شِئْنَا لَبُعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْبَيْةٍ نَّذِيرًا ﴿ اللهِ ﴾

لو أردنا أن نرسل رسولاً إلى كل قرية كما قسمنا المطربينهم لفعلنا وخفَّت عنك أعباء النبوة ، ولكن بعثناك يا محمد إلى القرى كلها وحمّلناك ثقل النذارة ، لتستوجب بصبرك ما أعددناه لك من الكرامة والمنزلة الرفيعة ، فقابل ذلك بشكر النعمة ، وبالثبات والاجتهاد في الدعوة وإظهار الحق كما قال : ﴿ قُلُ يَمَا يُهُما النّاسُ إِنِي رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُمُ جَمِيعًا ﴾(١) ، وقوله - الحق كما قال : ﴿ قُلُ يَمَا يُهُما النّاس كافة الأحمر والأسود » (٢) أي إلى العجم والعرب .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) مسنّد أحمد - ومن مسند بني هاشم - مسند عبد الله بن العباس بن عبد المطلب عن النبي - عليه - : أعطيت خمساً لم يعطهن نبي قبلي ولا أقولهن فخراً .

{ والخلاصة } إنا عظمناك بهذا الأمر ، وجعلناك مستقلاً بأعبائه ، لتحوز ما ادخر لك من عظيم جزائه وكبير مثوبته ، فعليك بالمجاهدة والمثابرة ، ولا عليك من تلقيهم الدعوة بالإعراض والمشاكسة .

#### مجاهدة الكافرين:

## ﴿ فَلَا تُطِعِ ٱلْكَنْفِرِينَ وَجَنْهِدُهُم بِهِ عِهَادًا كَبِيرًا ١٠٥٠ ﴾

أي فلا تطع الكافرين فيما دعوناك إليه بموافقتهم على مذاهبهم وآرائهم ، وجاهدهم بالشدة والعنف لا بالملاينة والمداراة لتكسب ودهم ومحبتهم ، وعظهم بما جاء به القرآن من المواعظ والزواجر ، وذكرهم بأحوال الأمم المكذبة لرسلها ، وذلك منتهى الجهاد الذي لا يقادر قدره . ونحو الآية قوله تعالى : ﴿ يَمَا يُهُمّ النّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفّارَ وَٱلْمُنَفِقِينَ وَٱغُلُظُ عَلَيْهِمٌ ﴾ (١) { والخلاصة } إنك مبعوث إلى الناس كافة ، لتنذرهم ما بين أيديهم وما خلفهم ، فاجتهد في دعوتك ، ولا تتوان فيها ، ولا تحفل بوعيدهم ، فإن الله ناصرك عليهم ومظهر دينك على الدين كله ولو كره المشركون .

و في الآية إشارة إلى أن الدعوة لا تتم إلا بمخالفة الكافرين و بموعظتهم بكتاب الله - عَجَلِكً - .

## البحران من آيات الله - عَلِق :

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَرَجَ ٱلْمَحْرَيْنِ هَلَا عَذْبُ فُرَاتٌ وَهَلَا مِلْحُ أُجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخًا وَحِجُرًا مُحْوَرًا ﴿ وَهُو اللَّهِ مُنَا مُنَاهُمَا بَرْزَخًا وَحِجُرًا مُعَالًا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ وَهُو اللَّذِى مَرَجَ الْبَحْرِيْنِ ﴾ مَرَجَ : خلّى وخلط وأرسل و قيل مرج البحرين أي أجراهما ، ﴿ هَنَدَا عَذَبُ فُرَاتُ ﴾ أي حلو ، و سمي الماء الحلو فراتاً : لأنه يَفرتُ العطش ، أي : يقطعه ويكسره ، وقيل : والمراد من البحر العذب : الأنهار العظام كالنيل والفرات ، ﴿ وَهَنَذَا مِلْحُ أَجَاجٌ ﴾ قيل بليغ الملوحة أو البليغ في الحرارة ، أو البليغ في المرارة ، و المراد من البحر الأجاج : البحار المشهورة .

﴿ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخًا ﴾ البرزخ: الحاجز، والحائل الذي جعله الله بينهما من قدرته، يفصل بينهما، ويمنعهما الاختلاط، ومعنى حجراً محجوراً ستراً مستوراً يمنع أحدهما من الاختلاط بالآخر، فالبرزخ: الحاجز، والحجز، المنع. وقيل: أي حراماً مُحرَّماً أن يَعذُب هذا المالح بالعذب، أو يملح هذا العذب بالمالح، ومثل هذه الآية قوله سبحانه: ﴿ مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ يَلْكَهِيَانِ اللَّهِ مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ اللَّهُ مَرَجَ اللَّهُ ا

والمراد أن من آثار نعمته على خلقه أن خلّى البحرين متجاورين متلاصقين فجعل البحرين مختلطين في مرأى العين وجعلهما لا يمتزجان ، ومنع الملح من تغيير عذوبة العذب وإفساده إياه ، وحجزه عنه بقدرته ، فكأن بينهما حاجزاً يمنع أحدهما من إفساد الآخر ، فكأن بينهما ساتراً يجعله لا يبغي عليه ، بحيث لا يختلط المالح بالعذب ولا العذب بالمالح ، ولا يتغير طعم أحدهما بالآخر ولا يفسده .

### أصل خلق الإنسان:

## ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ، نَسَبًا وَصِهْرًا ۗ وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

﴿ وَهُو الذي خَلَقَ مِنَ الْمَآءِ بَشَرًا ﴾ ثم ذكر سبحانه حالةً من أحوال خلق الإنسان والماء فقال : وهو الذي خلق من الماء بشراً فجعله نسباً وصهراً والمراد بالماء هنا : ماء النطفة ، أي : خلق من ماء النطفة إنساناً ﴿ فَجَعَلَهُ مُسَبًا وَصِهْرًا ﴾ ، والمراد بالنسب : هو الذي لا يَحُلُّ نكاحه ، واشتقاق الصهر من صهرت الشيء : إذا خلطته ، وسميت المناكح صهراً لاختلاط الناس بها ، وقيل : الصهر : قرابة النكاح فقرابة الزوجة : هم الأختان ، وقرابة الزوج : هم الأحماء ، والأصهار ، وقال المفسرون : النسب سبعة أصناف من القرابة يجمعها قوله : ﴿ وَأُمّ هَاتُ نِسَآيِكُمُ ﴾ ومن هنا إلى قوله : ﴿ وَأُمّ هَاتُ نِسَآيِكُمُ ﴾ ومن هنا إلى قوله : ﴿ وَأُمّ هَاتُ نِسَآيِكُمُ ﴾ ومن هنا إلى قوله : ﴿ وَأُمّ هَاتُ نِسَآيِكُمُ ﴾ ومن هنا إلى قوله : ﴿ وَأُمّ هَاتُ نِسَآيِكُمُ أَمّ القرابة ، و حرم ﴿ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ ﴾ الْأُخْتَكِينِ ﴾ (٢) تحريم بالصهر ، وهو الخلطة التي تشبه القرابة ، و حرم ﴿ وَأَن تَجْمَعُواْ بَيْنَ النسب وسبعة من جهة الصهر ، قد اشتملت الآية المذكورة على ستة منها ،

<sup>(</sup>۱) سورة الرحمن: ۱۹ - ۲۰ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء : ٢٣ .

والسابعة: قوله: ﴿ وَلَا نَنكِحُواْ مَا نَكُحَ ءَابَ آؤُكُم مِّنَ ٱلنِّسَآءِ ﴾(١) وقد جعل الرضاع من جملة النسب، ويؤيده قوله - عَلَيْهِ -: ﴿ أَن علي بن أبي طالب قال: قال رسول الله - عَلَيْهِ -: ﴿ إِن الله حرم من الرضاع ما حرم من النسب ﴾ (٢).

أي وهو الذي جعل الماء جزءاً من مادة الإنسان ، ليقبل الأشكال المختلفة ، والأوضاع المنوعة وقسمه قسمين : ذوي نسب يُنْسَبُ إليهم وهم الذكور ، وذوات صهر يُصاهَر بهن وهن الإناث كما قال : ﴿ فَعَلَمِنْهُ ٱلزَّوْجَيْنِ ٱلذَّكُرُ وَٱلْأَنْيُ ﴿ اللهِ ﴿ اللهِ وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴾ إذ خَلَقَ من مادة واحدة بشراً عجيبُ الصنع ، بديع الخلق ، كبير العقل ، عظيم التفكير ، وسخَّر ما على ظاهر الأرض وباطنها لنفعه وفائدته قال تعالى ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وتقسيمه إلى القسمين المذكورين .

#### ضلال الكافرين:

## ﴿ وَيَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضُرُّهُمٌّ وَكَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ عَظَهِ يَرًا ١٠٠٠ ﴾

لما ذكر سبحانه دلائل التوحيد ، عاد إلى ذكر قبائح الكفار ، وفضائح سيرتهم فقال : ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ الله اَلهة لا تنفعهم ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ الله اَلهة لا تنفعهم إذا هم عبدوها ﴿ وَلَا يَضُرُّهُمُ ﴾ إن تركوا عبادتها ، فعبدوها لمجرد التشهي والهوى ، وتركوا عبادة من أنعم عليهم بهذه النعم التي لا كفاء لأدناها ﴿ وَكَانَ الْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ عَلَى رَبِّهِ عَلَى رسوله والمظاهر : المعاون على ربه بالشرك والعداوة ، والمظاهرة على الرب هي المظاهرة على رسوله والمظاهر : وعلى دينه ، لأنه يتابع الشيطان ويعاونه على معصية الله - وَ لَنْ عبادتهم للأصنام معاونة للشيطان .

﴿ وَكَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ عَلَى رَبِّهِ عَلَى رَبِّهِ عَلَى رَبِّهِ عَلَى معصية الرحمن ، وذلك دأبهم وديدنهم ، فهم يعاونون المشركين ، ويكونون أولياء لهم على رسوله - على وعلى

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) حديث حسن صحيح في سنن الترمذي - كتاب الرضاع - باب ما جاء يحرم من الرضاع ما يحرم من النسب.

<sup>(</sup>٣) سورة القيامة : ٣٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الجاثية : ١٣.

أي كيف تطلبون العون على الله ورسوله - على الله ورسوله الفعكم ، إذ قد بعثه ليبشركم على فعل الطاعات ، وينذركم عن فعل المعاصي ، فتستحقوا الثواب وتبتعدوا عن العقاب .

## من هداية الآيات:

- ١- بيان عموم الرسالة المحمدية .
- ٢- يحرم الله عَنِل الله عَلَى الكافرين والتشبه بصفاتهم وأفعالهم .
- ٣- من آيات الله عَلِق العظيمة أن جعل البحر بحران مالح و عذب.
  - ٤ من مظاهر قدرة الله عَجْل ان خلق من الماء بشراً.
- ٥ أرسل الله عَجَلِل محمداً عَلَيْلَة نذيراً لأمته ولا يقدر على هدايتهم إلا الله عَجَلِل .
  - ٦- التذكير بالقرآن العظيم الذي هو مصدر النجاة والسعادة .

## من القيم المستفادة:

- طاعة الله ورسوله عَيْلِيَّةٍ .
  - توحيد الله عَزل .
- التفكر في مظاهر قدرة الله عَجَلِك .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : ٢٠٢ .

<sup>(</sup>٢) سوّرة هود : ٩٢ .



|               | • • • •                                                      |
|---------------|--------------------------------------------------------------|
| :             | السؤال الأول: بيّن معاني المفردات التالية                    |
|               | – مَنِ :                                                     |
|               | - فُرَاتُ :<br>- أُجَاجُ :                                   |
|               | - بخوج                                                       |
|               | السؤال الثاني: علِّل ما يأتي:                                |
|               | ١ - بعث الله محمداً - عَلَيْهُ - للقرى كافة:                 |
|               |                                                              |
|               | ٢- سمي الماء الحلو فراتاً:                                   |
|               |                                                              |
| 160 150       | السؤال الثالث: فسّر ما يأتي:                                 |
| سبا وصِهرا ﴾: | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ, ذَ |
|               |                                                              |
|               | ﴿ وَكَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَىٰ رَبِّهِ عَظَهِيرًا ﴾:            |
|               |                                                              |
|               |                                                              |
|               |                                                              |

| السؤال الرابع: قال تعالى:<br>﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضُرُّهُمْ ۖ وَكَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ عَظَهِ يَرَا ﴿ ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضُرُّهُمْ ۖ وَكَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ عَظَهِ يَرًا ﴿ ۞ ﴾ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| استخرج من الآية السابقة قيمة مستفادة ومظهرين سلوكيين:                                                                                                                                                                                                                                |
| – القيمة المستفادة :                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| – المظاهر السلوكية :                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

#### الدرس الثلاثون:



## من آداب الدعوة إلى الله - ﷺ

سورة الفرقان الآيات ( ٥٧ – ٦٢ )

#### التمهيد:

إن من آداب الدعوة إلى الله - وعليه أن يدعوا الداعي إلى الله بإخلاص وصدق رغبة فيما عند الله - والثواب ، وعليه أن يصبر على أذى الناس ، فالمؤمن الذي يخالط الناس و يحفيه شرفاً أن يصبر على أذاهم خير من المؤمن الذي لا يخالط الناس ولا يصبر على أذاهم ، و يكفيه شرفاً أن قال تعالى عنه ﴿ وَمَنَ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱلله وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسلِمِينَ ﴾ (١) فعلى الداعي إلى الله أن يقتدي برسول الله - وينفيه فيكون هدفه وغاية مطلوبه هداية الناس والرحمة بهم شفقةً عليهم ، فيبشرهم تارة وينذرهم أخرى ، ولا يبتغي بذلك أجراً مادياً ولا قولاً ولا ثناءً إلا من الله - وينال الله - والرحمة بهم شفقةً عليهم .



قُلْ مَا أَسْعَلُكُمْ مَكَيْدِمِنَ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَكَآءَ أَن يَتَخِذَ إِلَى رَبِهِ ِ سَبِيلًا ﴿ وَ وَكَا لَكُمْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِلْ الللَّهُ مَا الللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُعْمَلًا اللَّهُ مَا مُعْمَلًا عُلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُعْمَلًا مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّه

#### مفردات الآيات:

| المعنى                                                   | النص القرآني        |
|----------------------------------------------------------|---------------------|
| نزهه وصَفَهُ بصفات الكمال                                | وسَيِّحْ بِحَمْدِهِ |
| يقال كفي بالعلم جمالاً: أي حسبك ، فلا تحتاج معه إلى غيره | وَكَفَىٰ بِهِۦ      |
| الخبير بالشيء: العليم بظاهره وباطنه وبكل ما يتصل به      | خَبِيرًا            |
| منازل السيارات الإثني عشر المعروفة                       | بُرُوجًا            |
| الشمس                                                    | سِرَجًا             |
| يخلف أحدهما الآخر ويقوم مقامه فيما ينبغي أن يعمل فيه     | خِلْفَةَ            |

## الشرح الإجمالي للآيات:

تجرد الدعاة إلى الله - عَجْل - :

## 

أمر الله - عَلَى - رسوله الكريم أن يبين للمشركين المكذبين أنه مع كونه يريد نفعهم لا يبغي لنفسه نفعاً فقال: ﴿ قُلُ مَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنَ أَجْرٍ ﴾ أي قل يا محمد لمن أُرسِلْتَ إليهم: لا أسألكم على ما جئت به من عند ربي أجراً أو على تبليغ الرسالة ، والاستثناء في قوله: ﴿ لِلّا مَن شَكَاءَ أَن يَتَخِذَ إِلَى رَبِّهِ عَسِيلًا ﴾ منقطع ، أي : لكن من شاء أن يتخذ إلى ربه سبيلاً فليفعل ، وقيل : هو متصل ، والمعنى : إلا من شاء أن يتقرب إليه سبحانه - عَلِل - بالطاعة ، وصور ذلك بصورة الأجر من حيث إنه مقصود الحصول . ولما بين سبحانه أن الكفار متظاهرون على رسول الله - على وأمره أن لا يطلب منهم أجراً البتة ، فيقولوا إنما يدعونا ليأخذ أموالنا ، ومن ثم لا نتبعه حتى لا يكون له في أموالنا مطمع .

{ وخلاصة ذلك } لا أسألكم عليه أجراً لنفسي ، وأسألكم أن تطلبوا الأجر لأنفسكم باتخاذ السبيل إلى ربكم لنيل مثوبته ومغفرته .

## التوكل على الله وتفويض الأمر له:

## ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ وَسَبِّحْ بِحَمْدِهِ ۚ وَكَفَى بِهِ عِبَادِهِ عَبَادِهِ خَبِيرًا ١٠٠٠ ﴾ .

وبعد أن بين له أن الكافرين متظاهرون على إيذائه أمره بالتوكل عليه في دفع المضار وجلب المنافع ، فقال : ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِ ٱلْذِي لَا يَمُوتُ وَسَيِّحٌ عِحَمْدِوهً ﴾ والتوكل : اعتماد العبد على الله في كل الأمور ، والأسباب هي وسائط أُمرنا باتباعها من غير اعتماد عليها ، والمراد هنا قوله توكل على ربك الدائم الباقي رب كل شيء ومليكه ، واجعله ملجأك وذخرك ، وفوض إليه أمرك واستسلم له ، واصبر على ما نابك فيه ، فإنه كافيك وناصرك ومبلغك ما تريد ، وخص صفة الحياة إشارةً إلى أن الحي هو الذي يوثق به في المصالح ، ولا حياة على الدوام إلا لله سبحانه ، دون الأحياء المنقطعة حياتهم ، فإنهم إذا ماتوا ضاع من يتوكل عليهم ، وحُكِيَ عن بعض السلف أنه قرأ هذه الآية فقال : « لا ينبغي لذي لب أن يثق بعدها بمخلوق » . ﴿ وَسَيِّحٌ بِحَمْدِوهً ﴾ ونزهه عمّا يقوله هؤلاء المشركون من صفات النقصان كالصاحبة والولد ، فهو الواحد الأحد الذي عمّا يقوله هؤلاء المشركون من الأنداد والشركاء من الأصنام والأوثان فهو لا كفء له ولا ند : هو لم يولد ، كما تنزه عن الأنداد والشركاء من الأصنام والأوثان فهو لا كفء له ولا ند : والمراد بقوله : ﴿ وَسَيِّحٌ بِحَمْدُوهُ ﴾ أي اقرن بين حمده وتسبيحه ، ولهذا كان رسول الله - والم يولد : « وسَيِّحٌ بِحَمْدُوهُ ﴾ أي اقرن بين حمده وتسبيحه ، ولهذا كان رسول الله - والمراد بقوله : ﴿ وَسَيِّحٌ بِحَمْدُوهُ ﴾ أي أَخْلِص له العبادة والتوكل ، كما قال تعالى : ﴿ فَأَعْبُدُهُ وَتَوَكُلُ عَلَيْهِ ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ فَأَعْبُدُهُ وَتَوَكُلُ عَلَيْهِ ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ فَأَلْ هُو ٱلرَّمْنُ مَامَنًا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكُلُنَ ﴾ (٢) وقال تعالى : ﴿ فَأَلْ مُو ٱلْمُورِكُ مُورَكُ مَامَنًا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكُمُ الله عَلَى الهواله عَلَى العَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى العَلَى الله عَلَى الله عَلَى المَوْرُكُ وَالْمَهُ وَالْمُولِ العَلْمُ الله عَلَى النفول العالى العَلْمُ الله عَلَى العَلْمُ النفول العَلْمُ الله عَلَى المُورِدُ الله العَلْمُ العَلْمُ العَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ العَلْمُ الله عَلْمُ العَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله العَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ الله عَلْمُ ا

﴿ وَكَفَى بِهِ عِبَادِهِ عَبَادِهِ خَبِيرًا ﴾ أي : حسبك ، وهذه كلمة يراد بها المبالغة كقولك : كفى بالله ربّاً ، والخبير : المطلع على الأمور بعلمه التام بحيث لا يخفى عليه خافية ولا يعزب عنه مثقال ذرة ، وهو محصيها عليهم ومجازيهم عليها ، إن خيراً فخير وإن شراً فشر ، فلا عليك إن آمنوا أو كفروا . وفي هذا سلوة لرسوله - عليها ، ووعيد لأولئك الكافرين على سوء أفعالهم ،



<sup>(</sup>١) سورة الإخلاص : ٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة المزمل: ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة هود : ١٢٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الملك : ٢٩ .

وإعراضهم عن اتباع رسوله - على مخالفة أمره كفاكم على مخالفة أمره كفاكم على مخالفة أمره كفاكم علمه في مجازاتكم بما تستحقون من العقوبة .

### تجيد الله تعالى - عَظِلً - :

# ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَانُ فَسَّكُلْ بِهِ عَجَبِيرًا ﴿ أَن اللَّهُ مَا أَلُكُونَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱلسَّوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَانُ فَسَّكُلْ بِهِ عَجَبِيرًا ﴿ أَن اللَّهُ مَا أَلُكُ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱلسَّوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَانُ فَسَّكُلْ بِهِ عَجَبِيرًا ﴿ أَن اللَّهُ مَا يَا لَهُ مُا إِنْ اللَّهُ مَا إِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا إِنْ اللَّهُ مَا إِنْ اللَّهُ مَا إِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَلْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّ

ثم وصف نفسه بذكر أفعاله التي تجعله حقيقاً أن يُتوكل عليه فقال زيادة في المبالغة : ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَوَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ فهو خالق كل شيء وربه ومليكه ، الذي خلق بقدرته السماوات السبع في ارتفاعها واتساعها والأرضين السبع في سفولها وكثافتها في ستة أيام ، ثم استوى على العرش أي يدبر الأمر ، ويقضي الحق ، وهو خير الفاصلين ، وقال تعالى : ﴿ بَيْنَهُمَا ﴾ ولم يقل بينهن لأنه أراد النوعين ، فإن قيل : يلزم أن يكون خلق العرش بعد خلق السماوات والأرض كما تفيده ﴿ ثُمَّ ﴾ فيقال : إن كلمة ﴿ ثُمَّ ﴾ لم تدخل على خلق العرش بل على رفعه على السماوات والأرض .

و يُلاحَظُ هنا أنه تعالى وصف نفسه بالأبدية والعلم الشامل ، ثم بخلق السماوات والأرض ليقرر وجوب التوكل عليه ويؤكده ، فإن من أحدث هذه الأجرام العظيمة على ذلك النمط البديع وجعلها مرفوعة بغير عمد في تلك الأيام ( وقد كان قديراً على إبداعها دفعة واحدة بقدرته التي لا تقف على كنهها العقول ) جدير بأن يُتوكل عليه ويفوض أمره إليه .

## ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾

أي علا وارتفع ، والاستواء من الصفات الفعلية التي لا يعلم كيفيتها إلا الله - على ولهذا لله سئل الإمام مالك - والمين عنه قال : « الاستواء معلوم والكيف مجهول ، والايمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة » .

والعرش في اللغة : سريرُ اللَكِ ، أما في الشرع فهو العرش الذي استوى عليه ربنا استواءً يليق بجلاله لا يقدره قدره إلا الله ، وهو سقف المخلوقات له قوائم وله حملة ﴿ وَيَحِمُلُ عَنَ مَن رَبِّكَ فَوَقَهُمْ يَوْمَ بِذِ ثَمَنِيكُ ﴾ أي عظيم الرحمة بكم ، والحدب عليكم ، فلا تعبدوا إلا إياه ولا تتوكلوا إلا عليه .

{ وخلاصة ذلك } توكلوا على من لا يموت وهو ربُّ كلّ شيءٍ وخالقه وخالق السماوات السبع على ارتفاعها واتساعها وما فيها من عوالم لا يعلم كنهها إلا هو ، وخالق الأرضين السبع على ذلك الوضع البديع في ستة أيام ثم استوى على العرش يدبر الأمر ويقضي بالحق .

﴿ فَسَّنُلْ بِهِ عَلَى السماوات والأرض والأرض والمعنى : فاسأل بتفاصيل ما ذكر إجمالاً من هذه الأمور خبيراً به يخبرك بحقيقته وهو الله سبحانه ، لأنه لا يعلم تفاصيل تلك المخلوقات إلا هو ، فالأيام التي تم فيها الخلق إنما هي أطوار ستة سار عليها طوراً بعد طور وحالاً بعد أخرى ، كما يرشد إلى ذلك قوله : ﴿ وَإِن يَوْما عِند رَبِّك كَأَلْفِ سَنَةٍ مِّمّا تَعُدُّون ﴾ (١) فالمراد بالخبير : الله سبحانه ، لأنه لا يعلم تفاصيل تلك المخلوقات إلا هو ، وقيل أن تفسير قوله ﴿ فَسَّنُلْ بِهِ عَنِير الله سبحانه ، لأنه لا يعلم هو خبير به عالم به ، فاتبعه واقتد به ، وقد علم أنه لا أحد أعلم بالله ولا أخبر به من عبده ورسوله محمد - على - سيد ولد آدم على الإطلاق في الدنيا والآخرة ، الذي لا ينطق عن الهوى ، إن هو الناس في شيء وجب ردُّ نزاعهم إليه ، فما وافق أقواله وأفعاله فهو الحق ، وما خالفها فهو مردود على قائله وفاعله كائناً من كان ، قال الله تعالى : ﴿ فَإِن نَنْزَعُنُمٌ فِي شَيْءٍ ﴾ (١) ، وقال تعالى : ﴿ وَمَا أَخْلِلُهُ عُنْ اللهِ على على قائله وفاعله كائناً من كان ، قال الله تعالى : ﴿ فَإِن نَنْزَعُنُمٌ فِي شَيْءٍ ﴾ (١) ، وقال تعالى : ﴿ وَمَا أَخْبِلُهُ مُنْ اللهِ على المؤلم والنواهي ، ولهذا قال تعالى : ﴿ وَمَا أَخْبِلُهُ مُنْ أَي صِدقاً في الإخبار وعدلاً في الأوامر والنواهي ، ولهذا قال تعالى : ﴿ فَسَّتُ لِمِعْ مُنْ مُنِكُ عَلَمُ مُنْ مُنْ عَالَى . ﴿ وَمَا أَخْبُلُهُ مُنْ الله وَمُنْ الله وَمَا الله وَمَا الله وَمُنْ الله وَمُنْ اللهُ وَمُنْ الله وَمُنْ الله وَمَا الله وَمَا الله وَمُنْ اللهُ وَمُنْ الله وَمُنْ الله وَمُنْ الله وَمَا الله وَمَا الله وَمُنْ الله وَمُنْ الله وَمُلْمُ الله وَمُنْ الله وَمَا الله وَمُنْ الله وَمُنْ الله وَمُنْ الله وَمُنْ الله وَمُنْ الله وَمُنْ الله وَمَا الله وَمُنْ الله و



<sup>(</sup>١) سورة الحاقة : ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج : ٤٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: ٥٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الشورى : ١٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام : ١١٥ .

## نفور الكافرين وصدهم عن الرحمن:

وبعد أن ذكر - الحسانه إليهم وإنعامه عليهم ذكر ما أبدوه من الكفر و أخبر عنهم بأنهم جهلوا معنى الرحمن فقال:

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اَسَجُدُواْ لِلرَّمْنِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّمْنُ أَنَسَجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نَفُورًا الله الله مَا لا ينفعهم ولا يضرهم: اجعلوا خضوعكم وتعظيمكم للرحمن خالصاً دون الله ما لا ينفعهم ولا يضرهم: اجعلوا خضوعكم وتعظيمكم للرحمن خالصاً دون الآلهة والأوثان، قالوا على طريق التجاهل: وما الرحمن؟ أي نحن لا نعرف الرحمن فنسجد له، وقد قال المفسرون: إنهم قالوا ما نعرف الرحمن إلا رحمن اليمامة، يعنون: مسيلمة، و ﴿ ٱلرَّمْنُ السَّمُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا ﴾ والاستفهام للإنكار، أي: لا نسجد للرحمن الذي تأمرنا بالسجود له.

ثم عجبوا أن يأمرهم بالسجود وأنكروه عليه بقولهم: ﴿ أَنَسَجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا ﴾ أي أنسجد للرحمن للذي تأمرنا بالسجود له من غير أن نعرفه ولا نُقِرَّ به أي لمجرد قولك ، أي : لا نسجد للرحمن الذي تأمرنا بالسجود له ، ثم بيّن أنه كلما أمرهم بعبادته ازدادوا عناداً واستكباراً فقال : ﴿ وَزَادَهُمُ اللّٰهُ وَزَادَهُم هذا الأمر بالسجود نفوراً وبُعداً مما دعوا إليه ، وقد كان من حقه أن يكون باعثا لهم على القبول ثم الفعل .

وكان سفيان الثوري - إلى القوري عنول في هذه الآية: « إلهي زدني لك خضوعاً ، ما زاد عداك نفوراً » ، وقد روى الضحاك أن رسول الله - الله على المسجدون تباعدوا في ناحية المسجد مستهزئين ، وقد اتفق العلماء رحمهم الله على أن هذه السجدة التي في الفرقان مشروع السجودُ عِندها لقارئها ومستَمعها ، كما هو مُقرَّر في موضعه .

## من بديع خلق الله - ﴿ لِلَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَل

يقول - عَجداً نفسه ومعظماً على جميل ما خلق في السماوات من البروج ، وهي الكواكب العظام ﴿ نَبَارِكَ ٱلَّذِي جَعَلَ فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَجًا وَقَـمَرًا مُنْ مِنْ يِرَا

## ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جِعَلَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ خِلْفَةً لِّمَنْ أَرَادَ أَن يَذَّكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴿١٦﴾

ذكر الله - عَلَّلُ الله على وحدانيته فقال: ﴿ وَهُو اللّهِ عَلَى وحدانيته فقال: ﴿ وَهُو اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ فيهما ويتفكر في صنعه ، أو أراد أن يشكر نعمة ربه ليجني ثمار كل منهما ، إذ لو ويتذكر آلاء الله فيهما ويتفكر في صنعه ، أو أراد أن يشكر نعمة ربه ليجني ثمار كل منهما ، إذ لو جعل أحدهما دائماً لفاتت فوائد الآخر ، ولحصلت السامة والملل ، وفتر العزم الذي يثيره دخول وقت الآخر إلى نحو أولئك من الحكم التي أحكمها العلي الكبير .

وفي الحديث الصحيح: عن النبي - عَيْكِي الله عن النبي ا

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم - كتاب التوبة - أذنب عبدي ذنباً فعلم أن له رباً يغفر الذنب ويأخذ بالذنب ( ٢٧٥٩ - ٤٩٥٤ ) .

فقيل له: صنعت اليوم شيئاً لم تكن تصنعه! فقال: إنه بقي عليَّ من وردي شيء فأحببت أن أتمه ، أو قال أقضيه وتلا هذه الآية: ﴿ جعَلَ ٱلْيَـٰلَ وَٱلنَّهَارَ خِلْفَةً لِّمَنْ أَرَادَ أَن يَذَكَّرَ أَوَ أَن يَدُكُرُ اللَّهِ .

#### من هداية الآيات

- ١- الدعوة إلى الله تُبنى على الإخلاص لله عَلِق .
- ٢- وجوب التوكل على الله عَجَل الله على الله عل
  - ٣- مشروعية التسبيح والذكر والعبادة وهذه هي زاد العبد وعدته وعونه.
- ٤ مشروعية سجود التلاوة للقارئ و المستمع في مواضعه تقرُّباً لله عَجَلاً .
- ٥- صفة الاستواء على عرشه ثابتة في القرآن والسُّنة فيجب الإيمان بها كما يليق بجلال الله
  - عَلَق و كماله ، ويَحرُم تأويلها بالاستيلاء والقهر ونحوهما .
  - ٦- الترغيب في الذِّكر والشُّكر ، واغتنام الفرص للعبادة والطاعة .

## من القيم المستفادة:

- الشجاعة .
- تعظيم الله عظيم
- العمل لله عَجَلِق .



| السؤال الأول : ضع علامة ( $$ ) مقابل العبارة الصحيحة وع          | X ) مقابل الع | مبارة |
|------------------------------------------------------------------|---------------|-------|
| غير الصحيحة فيماً يأتي :                                         |               |       |
| ١- منع تعالى الرسول - عَلَيْلَةً - أن يطلب الأجر على دعوته البتة | )             | (     |
| ٢- يقتصر معنى التسبيح على ذكر الله - عَجَلِقً                    | )             | (     |
| ٣- المراد بالبروج الجبال .                                       | )             | (     |
| ٤ - من فاته ورده في النهار فلا قضاء يعوضه .                      | )             | (     |
| السؤال الثاني: عرّف ما يأتي:                                     |               |       |
| ١ – التوكل :                                                     |               |       |
|                                                                  |               |       |
| ٢- الأسباب :                                                     |               |       |
| · 11_\mathred{\pi}                                               |               |       |
| ٣- الحي :                                                        |               |       |
| السؤال الثالث : فسّر ما يأتي :                                   |               |       |
| ١- ﴿ وَكَفَىٰ بِهِ، بِذُنُوبِ عِبَادِهِ، خَبِيرًا ﴾ :            |               |       |
|                                                                  |               |       |
|                                                                  |               |       |

٧- ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ خِلْفَةً لِّمَنْ أَرَادَ أَن يَذَّكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا ﴿ ١٣﴾:

.....



| ارض : | ماوات و الا | ل ثم بخلق الس | دية والعلم الشام                       | ﻠﻞ ﻣﺎ ﻳﺎﺗﻲ :<br>-ﷺ - نفسه بالأب | لسؤال الرابع: ع<br>١- وصف الله |
|-------|-------------|---------------|----------------------------------------|---------------------------------|--------------------------------|
| <br>  |             |               |                                        |                                 |                                |
| <br>  |             |               | ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | كين السجود للرح                 | ۲- رفض المشر                   |

<u>w</u>

#### الدرس الحادي والثلاثون:



(SIE

#### عباد الرحمن (١)

## سورة الفرقان الآيات ( ٦٣ – ٧٠ )

#### التمهيد:

عن أنس بن مالك - على - قال : كنّا جلوساً مع رسول الله - على - فقال : " يطلع عليكم الآن رجل من أهل الجنة " فطلع رجل من الأنصار تنطف لحيته من وضوئه قد تعلق نعليه في يده الشمال ، فلما كان الغد قال النبي - على مثل ذلك فطلع ذلك الرجل مثل المرة الأولى ، فلما كان اليوم الثالث قال النبي - الله مقالته أيضاً ، فطلع ذلك الرجل على مثل حاله الأولى فلما قام النبي - الله على عبد الله بن عمرو بن العاص فقال : " إني لاكئتُ أبي فأقسمت أن لا أدخل عليه ثلاثاً فإن رأيت أن تؤويني إليك حتى تمضي فعلت " قال : " نعم " قال أنس : وكان أدخل عليه ثلاثاً فإن رأيت أن تؤويني إليك حتى تمضي فعلت " قال : " نعم " قال أنس : وكان عبد الله يُحدّث أنه بات معه تلك الليالي الثلاث فلم يره يقوم من الليل شيئاً ، غير أنه إذا تعار أسمعه يقول إلا خيراً فلما مضت الثلاث ليال وكدت أن أحتقر عمله قلت : " يا عبد الله إني لم يكن بيني وبين أبي غضب ولا هجر ثم ، ولكن سمعت رسول الله - على - يقول لك ثلاث مرار يطلع عليكم الآن رجل من أهل الجنة فطلعت أنت الثلاث مرار ، فأردت أن آوي إليك لأنظر ما عملك فأقتدي به ، فلم أرك تعمل كثير عمل فما الذي بلغ بك ما قال رسول الله - على - ؟" ، فقال : " ما هو إلا ما رأيت " قال : فلما وليت دعاني فقال : " ما هو إلا ما رأيت " قال : فلما وليت دعاني فقال : " ما هو إلا ما رأيت غير أني لا أجد في نفسي لأحد من المسلمين غشاً ، ولا أحسد أحداً على خيرٍ أعطاه الله إياه " فقال عبد الله : في نفسي لأحد من المسلمين غشاً ، ولا أحسد أحداً على خيرٍ أعطاه الله إياه " فقال عبد الله : في نفسي لأحد من المسلمين غشاً ، ولا أحسد أحداً على خيرٍ أعطاه الله إياه " فقال عبد الله :



## قال تعالى



وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱلنِينَ يَمِشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُواْ سَلَمَا اللهُ وَٱلَّذِينَ يَشِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيكُمَا اللهُ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصْرِفَ عَنَا عَذَابَ جَهَنَّمَ اللهِ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا اللهُ إِنَّهَا سَآءَتَ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا اللهُ وَٱلَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ جَهَنَّمَ اللهِ إِنَهَا سَآءَتَ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا اللهُ وَٱلَذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمَ يُعَدُّونُ وَلَا يَقْدُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنِ وَاللهِ إِللهَا لَهُ إِنْهُ اللهِ إِللهَا عَلَى اللهِ إِللهَا عَلَى اللهِ إِللهَا عَلَى اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللهُ اللهُ

## مفردات الآيات:

| المعنى                                                                            | النص القرآني       |
|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| الرفق واللين والمراد أنهم يمشون في سكينة ووقار ، ولا يضربون بأقدامهم أشراً وبطراً | هَوْنَــُا         |
| أي السفهاء                                                                        | ٱلْجَدِهِلُونَ     |
| أي سلام توديع ومتاركة لاسلام تحية                                                 | سكنمًا             |
| أي يدركهم الليل ناموا أو لم يناموا كما يقال بات فلان قلقاً                        | يَبِيتُونَ         |
| أي هلاكاً لازماً                                                                  | غَرَامًا           |
| مجاوزة الحد في النفقة بالنظر لنظرائه في المال                                     | لَمْ يُسْرِفُواْ   |
| التضييق والشح                                                                     | وَلَمْ يَقْتُرُواْ |

| أي وسطاً وعدلاً                | قَوَامًا      |
|--------------------------------|---------------|
| أي لايشركون                    | لَا يَدْعُونَ |
| الإثم والمراد جزاؤه وهو العقاب | أثامًا        |
| أي ذليلاً مستحقراً             | مُهَانًا      |

## الشرح الإجمالي للآيات:

#### عباد الرحمن:

## ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدَهِلُونَ قَالُواْ سَكَنَمًا ﴿ اللَّهُ ﴾

وصف الله سبحانه عباده المخلصين الذين استوجبوا المثوبة منه وجازاهم على ذلك الجزاء بصفات عدة: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينِ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا ﴾ أي وعباد الله الذين حق لهم الجزاء والمثوبة من ربهم هم الذين يمشون في سكينة ووقار ، لا يضربون بأقدامهم كِبراً ، ولا يخفقون بنعالهم أشراً وبطراً .

رُوِيَ أَن عمر بن الخطاب - عَيْلُكُ - رأى غلاماً يتبختر في مشيته فقال: إن البخترة مشية تكره إلا في سبيل الله ، وقد مدح الله - عَلَق أقواماً فقال: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا ﴾ فاقصد في مشيتك .

وقال ابن عباس - وقال ابن عباس - وقال الله وعلماء حلماء ذوي وقار وعفة »، وفي صفته - وقال إذا زال زال قلعاً يخطو تكفّيا ويمشي هَوناً ، ذريع المِشية إذا مَشي كأنّا يخطو من صبب والتقلُّع: رفع الرجل بقوة ، والتكفُّؤ: الميل إلى سنن القصد ، والهون: الرفق والوقار ، والذريع: الواسع الخُطا أي إنه كان يرفع رجله بسرعة في مشيه ويمد خطوه خلاف مشية المختال ، وكل ذلك برفق وتثبُّت دون عجلة ومن ثم قيل كأنما يَنْحَطُّ من صبب . { وخلاصة ذلك } إنهم لا يتكبرون ولا يتجبرون ولا يريدون عُلُوّاً في الأرض ولا فساداً .

#### سلامة الصدر:

﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونِ قَالُواْ سَلَامًا ﴾ أي وإذا سفه عليهم أهل الجهل و السفه بالقول السيء لم يقابلوهم بمثله ، بل يتحملون ما يَرِدُ عليهم من أذى ، و يعفون ويصفحون ولا يقولون إلا خيراً ، وكان رسول الله - عليه الما شدة الجاهل عليه إلا حلماً .

عن الحسن البصري - إلى - عم حلماء لا يجهلون ، وإن جُهِل عليهم حلموا ولم يسفهوا ، هذا نهارهم فكيف ليلهم؟ خير ليل ، صفّوا أقدامهم ، وأجروا دموعهم ، يطلبون إلى الله جلّ ثناؤه فكاك رقابهم ، قال ابن العربي - إلى - على المشركين ومئذ أن يسلّموا على المشركين ولا نُهوا عن ذلك ، بل أمروا بالصفح والهجر الجميل » ، وقد كان - على أندية المشركين ويحييهم ويدانيهم ولا يداهنهم . قال النحاس - الله - اليس هذا السلام من التسليم إنما هو من التسلم تقول العرب سلاماً : أي : تسلماً منك ، أي : براءةً منك ، وقال مجاهد : معنى سلاماً سداداً ، أي : يقول للجاهل كلاماً يدفعه به برفق ولين .

## قيام الليل دأب الصالحين:

## ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيكُمًا ١٠٠٠ ﴾

ولما ذكر تعالى ما بينهم وبين الخلق ذكر ما بينهم وبينه فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمَ سُجِّدًا وَقِيكُمًا ﴾ أي والذين يبيتون ساجدين قائمين لربهم أي يُحْيون الليل كله أو بعضه بالصلاة، وخص العبادة بالبيتوتة ، لأن العبادة بالليل أخلص وأبعد عن الرياء ، وقال ابن عباس - وَالْنَاهُ - : من صلى ركعتين أو أكثر بعد العشاء فقد بات لله ساجداً قائماً ، ونحو الآية قوله: ﴿ نَتَجَافَى جُنُوبُهُمُ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ ﴾ (١) وقوله: ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱليَّلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴿ الله وَاللهِ مَا اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَلْمُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَ

## الانكسار بين يدى الله - عَجَل ق والوجل:

﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصۡرِفَ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ ۚ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصۡرِفَ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ ۚ إِنَّهَا سَآءَتَ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا ۚ ﴾

<sup>(</sup>١) سورة السجدة : ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات : ١٧ - ١٨ .

﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا ٱصَرِفَ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ ﴾ أي والذين يدعون ربهم أن يصرف عنهم عذاب جهنم وشديد آلامها فهم مع طاعتهم مشفقون وَجِلون خائفون من عذابه ، وفي هذا مدح لهم ببيان أنهم مع حسن معاملتهم للخلق واجتهادهم في عبادة الخالق وحده لاشريك له ، يخافون عذابه ويبتهلون إليه في صرفه عنهم غير محتفلين بأعمالهم كما قال في شأنهم : ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتُواْ وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّمْ رَجِعُونَ ﴾ (١) .

## ثم بيّن أن سبب سؤالهم ذلك لوجهين:

- ١- ﴿ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا ﴾ أي إن عذابها كان هلاكاً دائماً ، وخسراناً ملازماً ، والغرام : اللازم الدائم ، ومنه سُمِّي الغريم لملازمته ، ويقال : فلان مغرم بكذا ، أي : ملازم له مولَع به ، هذا معناه في كلام العرب ، وقال الزجّاج عُلاُ : الغرام : أشد العذاب .
- ٢- ﴿ إِنَّهَا سَاءَتُ مُسْتَقَرّاً وَمُقَامًا ﴾ أي إنها بئس المنزل مستقراً وبئس المقيل مقاماً أي إنهم يقولون ذلك عن علم ، وإذاً فَهُم أعرف بعظم قدر ما يطلبون ، فيكون ذلك أقرب إلى النجاح ، وجملة ﴿ إِنَّهَا سَآءَتَ مُسْتَقَرّاً وَمُقَامًا ﴾ تعليل لما قبلها ، ولفظي المستقر و المقام مترادفان ، وإنما عطف أحدهما على الآخر لاختلاف لفظيهما ، وقيل : بل هما مختلفان معنى : فالمستقر للعصاة لأنهم يخرجون ، والمقام للكفار لأنهم يخلدون .

قال الحسن : قد علموا أن كل غريم يفارق غريمه إلا غريم جهنم ، وقال محمد بن كعب : طالبهم الله - عَلَق بثمن النعيم في الدنيا فلم يأتوا به ، فأخذ ثمنه بإدخالهم النار .

## التوسط في الإنفاق:

## ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ۚ أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا الله ﴾

ثم وصفهم سبحانه بالتوسط في الإنفاق فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَاۤ أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَالَ بَقْتُرُواْ وَكَالَ بَيْنَ فَو اللَّهِ وَاللَّهِ مَا لَيْسُوا بِالمَبْذِرِينِ فِي إِنفاقهم ، فلا ينفقون فوق وكان بَيْنَ وَلا ينفقون غولاً الحاجة ، ولا ببخلاء على أنفسهم وأهليهم فيقصرون فيما يجب نحوهم ، بل ينفقون عدلاً

وسطاً ، وخير الأمور أوسطها ، قال أبو عبيدة : يقال قتّر الرجل على عياله يقتُر ويقتُر قتراً ، وأقتر يقتر إقتاراً ، ومعنى الجميع : التضييق في الإنفاق ، وقوله : ﴿ قَوَامًا ﴾ قوام بالفتح : العدل بين الشيئين .

#### وقد قيل:

ولا تغل في شيء من الأمر واقتصد كلا طرفي قصد الأمور ذميم **وقيل**:

إذا المرء أعطى نفسه كل ما اشتهت ولم ينهها تاقت إلى كل باطل وساقت إليه الإثم والعار بالذي دعته إليه من حلاوة عاجل

ومن أحسن ما قيل في معنى الآية: إن من أنفق في غير طاعة الله فهو الإسراف ، ومن أمسك عن طاعة الله فهو الإقتار ، ومن أنفق في طاعة الله فهو القوام . قال يزيد بن أبي حبيب : أولئك أصحاب محمد - عله المعام الما للتنعم واللذة ، ولا يلبسون ثياباً للجمال ، ولكن كانوا يريدون من الطعام ما يسد عنهم الجوع ، ويقويهم على عبادة ربهم ، ومن اللباس ما يستر عوراتهم ، ويكفهم من الحر والبرد ، وقال عبد الملك بن مروان لعمر بن عبد العزيز حين زوجه ابنته فاطمة :ما نفقتك؟ قال عمر : الحسنة بين سيئتين ، ثم تلا هذه الآية ، وقال لابنه عاصم : يا بني كُلْ في نصف بطنك ، ولا تطرح ثوباً حتى تستخلقه ، ولا تكن من قوم يجعلون ما رزقهم الله في بطونهم وعلى ظهورهم .

### العبودية لله - عَجْلًا - :

﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ وَلَا يَقَتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَوْنُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ أَلْنَامًا اللهِ عَلْمَ اللَّهُ اللَّ

لما فرغ - عَجَل من ذكر إتيانهم بالطاعات ، شرع في بيان اجتنابهم للمعاصي فقال: ﴿ وَٱللَّذِينَ لَا يَدْعُونِ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ ﴾ أي والذين لا يعبدون مع الله إلها آخر فيشركون في عبادتهم إياه ، بل يوحدونه و يخلصون له العبادة والدعوة ويفردونه بالطاعة .

﴿ وَلَا يَقَتُلُونَ ٱلنَّفُسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ أي ولا يقتلونها بسبب من الأسباب إلا بسبب الحق المزيل لحرمتها وعصمتها ، كالكفر بعد الإيمان ، والزنا بعد الإحصان ، وقتل النفس بغير حق .

﴿ وَلَا يَزَنُونَ فَي اللهِ عَلَيهِم إِتَيانَهُ مِنَ الفَرُوجِ فَيَسَتَحَلُونَ الفَرُوجِ المُحْرِمَةُ بغير نكاح ولا ملك يمين ، ومن يفعل ذلك أي : شيئاً مما ذكر ﴿ يَلْقَ ﴾ في الآخرة ﴿ أَثَامًا ﴾ والأثام في كلام العرب : العقاب .

رُويَ عن ابن مسعود - رَخِطْنَكُ - قال : «قلت يارسول الله أي الذنب أكبر عند الله »قال : «أن تجعل لله نداً وهو خلقك » .قلت : «ثم أي » :قال : «أن تقتل ولدك خشية أن يَطْعَمَ معك » .قال : «ثم أي » . قال : « أن تزاني حليلة جارك » . وأنزل الله تصديق قول النبي - عَلَيْهِ - ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللّهِ إِلَنْهَا ءَاخَرَ ﴾ (١) .

نفى الله - عنهم هذه القبائح ، مع أنه وصفهم بالصفات السالفة من حسن معاملتهم للناس ومزيد خوفهم من الله وإحياء الليل التي تقتضي نفيه عنهم ، تعريضاً بما كان عليه أعداؤهم من قريش وغيرهم ، وتنبيها إلى الفرق بين سيرة المؤمنين وسيرة المشركين ، فكأنه قيل : وعباد الرحمن الذين لا يدعون مع الله إلها آخر وأنتم تدعون ، ولا يقتلون وأنتم تقتلون الموءودة ، ولا يزنون وأنتم تزنون .

﴿ يُضَاعَفَ لَهُ ٱلْعَكَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَيَخْلُدُ فِيهِ عَمُهَانًا اللهِ ﴾

ثم تَوَعَّد سبحانه من يفعل مثل هذه الأفعال بشديد العقاب فقال: ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ يَلْقَ

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري - كتاب الديات - باب قول الله تعالى : ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَ الْمُتَعَمِّدُا فَجَزَآؤُهُۥ جَهَنَّهُ ﴾ ص٢٥١٧ حديث ٦٤٦٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر : ٥٣

أَثَامًا ﴿ مُهَانًا لَهُ الْعَكَابُ يَوْمُ الْقِيكَمَةِ وَيَخُلُدُ فِيهِ مُهَانًا ﴿ فَي وَمِن يفعل خصلة من خصال الفجور السالفة ، يلق في الآخرة جزاء إثمه وذنبه الذي ارتكبه ، بل سيضاعف له ربه العذاب يوم القيامة ويجعله خالداً أبداً في النار مع المهانة والاحتقار ، و ﴿ وَيَخُلُدُ فِيهِ ﴾ راجع إلى العذاب المضاعف ، أي : يخلد في العذاب المضاعف مُهاناً ذليلاً حقيراً ، فيجتمع له العذاب الجسمي والعذاب الروحي .

## الرجوع إلى الله - عَظِلً - :

﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَكَمَلًا صَلِحًا فَأُوْلَتِمِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّءَاتِهِمْ حَسَنَنتِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَنْ فُورًا رَّحِيمًا ﴿ ﴾ اللَّهُ عَنْ فُورًا رَّحِيمًا ﴿ ﴾

وبعد أن أتم تهديد الفجار على هذه الأوزار ، أتبعه بترغيب الأبرار في التوبة والرجوع إلى حظيرة المتقين فيفوزون بجنات النعيم فقال : ﴿ إِلَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَلِحًا وَأُولَتِهِكَ يُبَدِّلُ ٱللّهُ سَيّعَاتِهِمْ حَسَنَتِ وَكَانَ ٱللّهُ غَـ فُورًا رَّحِيمًا ﴾ . ﴿ إِلَّا مَن تَابَ ﴾ استثناء ، أُولَتِهِكَ يُبَدِّلُ ٱللّهُ سَيّعَاتِهِمْ حَسَنَتِ وَكَانَ ٱللّهُ غَـ فُورًا رَّحِيمًا ﴾ . ﴿ إِلّا مَن تَابَ ﴾ استثناء ، أي من رجع عن هذه الآثام مع إيمانه وأعماله الصالحات فأولئك يمحو الله سوابق معاصيهم بالتوبة ويثبت لهم لواحق طاعته .

ومعنى تبديل السيئات حسنات ، أنه يمحو عنهم المعاصي ، ويثبت لهم مكانها طاعات . قال النحّاس - إلى - : « من أحسن ما قيل في ذلك : أنه يكتبَ موضع كافر مؤمن ، وموضع عاص مطيع » ، وقيل : التبديل عبارة عن الغفران ، أي : يغفر الله لهم تلك السيئات ، لا أن يبدلها حسنات . وقيل : المراد بالتبديل : أن يوفقه لأضداد ما سلف منه ، ﴿ وَكَانَ ٱللّهُ غَنُورًا رَحِيمًا ﴾ هذه الجملة مقررة لما قبله من التبديل .

عن أبي ذر - رَوْعَيُهُ - قال : قال رسول الله - عَلَيْهُ - : « إني لأعلم آخر أهل الجنة دخولًا الجنة وآخر أهل النار خروجاً منها ، رجل يؤتى به يوم القيامة فيقال اعرضوا عليه صغار ذنوبه وارفعوا عنه كبارها ، فتعرض عليه صغار ذنوبه فيقال عملت يوم كذا وكذا كذا وكذا وعملت يوم كذا وكذا كذا وكذا منعوض عليه ، وكذا كذا وكذا ، فيقول : نعم لا يستطيع أن ينكر وهو مشفق من كبار ذنوبه أن تعرض عليه ، فيقال له : فإن لك مكان كل سيئة حسنةً فيقول رب قد عملت أشياء لاأراها ها هنا فلقد رأيت

رسول الله - على حتى بدت نواجذه » (١) . والأحاديث في تكفير السيئات وتبديلها بالحسنات كثيرة .

ورُوي عن معاذ -رَوَيْكُ أن رسول الله - عَيَالِيَّة - : قال له : « يا معاذ أتبِع السيئة بالحسنة تمحها وخالق الناس بخلق حسن » (٢) .

والخلاصة - إنه يعفو عن عقابه ، ويتفضل بثوابه ، والله واسع المغفرة لعباده ، فيثيب من أناب إليه بجزيل الثواب ، ويبعد عنه شديد العقاب .

#### من هداية الآيات

- ١- ثناء الله على عباده المخلصين بصفاتهم العظيمة .
  - ٢- من صفات الصالحين الإعراض عن الجاهلين.
- ٣- الإشارة إلى أن عبادة الله والصلاة في الليل أخلص و أخشع و أبعد عن الرياء .
- ٤ مدح الله عَبَلِق عباد الرحمن بأنهم مع حسن معاملتهم وعبادتهم فإنهم يخافون عذابه .
- ٥- وصف الله عباد الرحمن بالتوسط في الإنفاق في سبيله أي ليسوا بالمبذرين ولا بالمقترين .
- ٦- نفى الله الله عن عباد الرحمن القبائح تعريضاً بما كان عليه أعدائهم من قريش وغيرهم .
- ٧- استحقاق الإثم ومضاعفة العذاب والخلود في النار لمن أشرك وأسرف بالقتل وانتهك حرمات الله بالزنى .
  - ٨- استثنى الله عَجَلِق من أصحاب النار الذين تابوا و آمنوا وعملوا صالحاً.
  - ٩- رغّب الله عَجَلل بالتوبة والرجوع إليه وذلك بتبديل سيئاتهم إلى حسنات.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم - كتاب الإيمان - ما أدنى أهل الجنة منزلة .

<sup>(</sup>٢) مسند أحمد - مسند الأنصار رضي الله عنهم - أتبع السيئة بالحسنة تمحها وخالق الناس بخلق حسن (٢١٤٨٢).

# من القيم المستفادة:

- الطاعة .
- التوبة .
- التوحيد .



| مقابل العبارة | لامة ( X ) | السؤال الأول: ضع علامة ( $$ ) مقابل العبارة الصحيحة وع |
|---------------|------------|--------------------------------------------------------|
|               |            | غير الصحيحة فيما يأتي :                                |
| (             | )          | ١- سلام الجاهلون سلام توديع ومتاركة .                  |

٢- البخترة مشية تُكره إلا في سبيل الله .
 ٣- التقتير صفة يمدحها الإسلام .

٤ - ﴿ إِلَّا مَن تَابَ ﴾ هذا الاستثاء خاص بالزاني . ( )

### السؤال الثاني: أكمل العبارة التالية بما يناسبها ويكمل معناها:

من أنفق في غير طاعة الله فهو .....ومن أمسك عن طاعة الله فهو ......ومن أمسك عن طاعة الله فهو

# السؤال الثالث: علِّل ما يأتي:

١- وصف الله - عَال عباد الرحمن بعِدّة صفات في الآيات الكريمة:

.....

٧- خُصَّت العبادة في البيتوتة :

.....

٣- مدح الله تعالى خوف عباده المخلصين :

.....

٤ - سؤال المؤمنين ربهم بصرف العذاب عنهم:

.....

| ٥- حُرمة قتل النفس إلا بالحق :                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦- نفي الله - ﷺ عن عباده فعل القبائح:                                                                  |
| سؤال الرابع: أجب عمّا يأتي:<br>١- بم وصف الله - عباد الرحمن؟                                           |
| ٢- ما المراد بـ ﴿ سَلَامًا ﴾ في قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَاهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا ﴾ ؟ |
| ٣- ما منهج عباد الرحمن في الإنفاق؟                                                                     |
| ٤ - ما سبب نزول قوله تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ ﴾ ؟             |
| ٥ – متى تتبدل سيئات عباد الله إلى حسنات ؟                                                              |

### الدرس الثاني والثلاثون:

# (SIE

### عباد الرحمن (٢)

# سورة الفرقان الآيات (٧١ – ٧٧)

#### التمهيد:

باب التوبة مفتوح يدخل منه كل من استيقظ ضميره وأراد العودة والمآب ، لا يُصَدُّ عنه قاصد ولا يُغْلَقُ في وجه لاجئ أيًا كان و أيًا ما ارتكب من الآثام .

عن أبي سعيد الخدري - رَوَاتُكُ - عن النبي - وَالله فقال : ليست لك توبة فقتل الراهب ثم جعل يسأل ، ثم يسأل ، هل له من توبة فأتى راهبا فسأله فقال : ليست لك توبة فقتل الراهب ثم جعل يسأل ، ثم خرج من قرية إلى قرية فيها قوم صالحون فلما كان في بعض الطريق أدركه الموت فنأى بصدره ثم مات ، فاختصمت فيه ملائكة الرحمة وملائكة العذاب فكان إلى القرية الصالحة أقرب منها بشبر فجعل من أهلها » (۱) .

أن أبا ذر - رَخِاتُكُ - قال: «أتيت النبي - عَلَيْ - وهو نائم عليه ثوب أبيض ثم أتيته فإذا هو نائم ثم أتيته وقد استيقظ فجلست إليه فقال: «ما من عبد قال لاإله إلاالله ثم مات على ذلك إلا دخل الجنة» قلت: «وإن رنى وإن سرق ؟»، قال: «وإن زنى وإن سرق ، قلت: «وإن زنى وإن سرق ؟»، قال: «وإن زنى وإن سرق » ثلاثاً ثم قال في الرابعة: «على رغم أنف أبي ذر» قال: فخرج أبو ذر وهو يقول: وإن رَغِمَ أنفُ أبي ذر» () .

يضع تعالى قاعدة التوبة وشرطها: ﴿ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَإِنَّهُ مَنُ إِلَى ٱللّهِ مَنَابًا ﴾ فالتوبة تبدأ بالندم والإقلاع عن المعصية، وتنتهي بالعمل الصالح الذي يثبت أن التوبة صحيحة وأنها جدية، وهو في الوقت ذاته يُنشئ التعويض الإيجابي في النفس للإقلاع عن المعصية، فالمعصية عمل وحركة، وإلا حنّت النفس إلى الخطيئة

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم - كتاب التوبة - باب كان فيمن كان قبلكم رجل قتل تسعة وتسعين نفس.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم - كتاب الإيمان - باب أتاني جبريل - عليه - فبشرني أنه من مات من أمتك لايشرك بالله شيئاً دخل الجنة .

بتأثير الفراغ الذي تحسه بعد الإقلاع . وهذه لحة عجيبة في منهج التربية القرآني ، تقوم على خبرة بالنفس الإنسانية عميقة .





وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَالِمًا فَإِنَّهُ بِنُوبُ إِلَى ٱللّهِ مَتَابًا ﴿ وَٱلّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ اللّهِ مَتَابًا ﴿ وَاللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهُ الله الله وَاللّهِ مَا اللّهُ الله الله وَاللّهِ مَا اللّهُ الله الله وَاللّهُ الله الله وَاللّهُ الله مَا الله وَاللّهُ مَا الله الله وَاللّهُ الله وَاللّهُ الله مَا الله الله وَاللّهُ الله الله وَاللّهُ الله وَاللهُ الله وَاللّهُ الله وَاللّهُ الله وَاللّهُ الله وَاللّهُ اللهُ الله الله وَاللّهُ اللهُ الله وَاللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الله

### مفردات الآيات:

| النص القرآني                                                                                        | النص القرآني                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| لا يقيمون الشهادة الكاذبة ، والزور هو الكذب والباطل ، والمراد أنهم لا يساعدون أهل الباطل على باطلهم | لَا يَشَّهُ هَدُونَ ٱلزُّورَ |
| وهو ما ينبغي أن يُلغى ويُطرح مما لاخير فيه من الكلام                                                | بِٱللَّغْوِ                  |
| مكرمين أنفسهم عن الخوض فيما لاينفع من الكلام                                                        | كِرَامًا                     |
| الخرور : السقوط على غير نظام وترتيب                                                                 | لَدْ يَخِرُّواْ              |
| يراد بها الفرح والسرور                                                                              | قُ رَّهَ أَعْيُنِ            |
| يستعمل للمفرد والجمع والمراد الثاني ، أي أئمة يُقتدى بهم في إقامة مراسم الدين                       | إِمَامًا                     |
| كل بناءٍ عالٍ مرتفع ، ويراد بها الدرجات الرفيعة                                                     | ٱلْغُرْفَةَ                  |

| لا يعتد بكم                        | مَا يَعْبَوُاْ بِكُرْ |
|------------------------------------|-----------------------|
| عبادتكم                            | دُعَآؤُكُمْ           |
| لازماً يحيق بكم حتى يكبكم في النار | لِزَامًا              |

### الشرح الإجمالي للآيات:

#### فضيلة التوبة:

## ﴿ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَإِنَّهُ مِينُوبُ إِلَى ٱللَّهِ مَتَابًا ﴿ ﴿ ﴾

﴿ وَمَن تَابَ وَعَمِلَ صَلِحًا فَإِنّهُ وَيَنُوبُ إِلَى ٱللّهِ مَتَابًا ﴾ أي من أراد التوبة وعزم عليها فليتب إلى الله وعن تاب عمّا اقترف من المعاصي ، وندم على ما فرط منه ، وزكّى نفسه بصالح الأعمال بعد ذلك ، فإنه يرجع إلى الله رجوعاً صحيحاً قوياً بتوبة نصوح ، مقبولة لديه ، ماحية للعقاب ، محصلة لجزيل الثواب ، إلى أن ينير قلبه بنور من عنده يهديه إلى سواء السبيل ، ويوفقه للخير ، ويبعده عن الضير . وقيل : أي من تاب بلسانه ولم يحقق التوبة بفعله ، فليست تلك التوبة نافعة ، بل من تاب وعمل صالحاً فحقق توبته بالأعمال الصالحة ، فهو الذي تاب إلى الله متاباً ، أي : تاب حق التوبة وهي النصوح ، وفي هذا تعميم لقبول التوبة من جميع المعاصي بعد أن ذكر قبولها من أمهاتها .

### صفات جليلة و آداب رفيعة:

# ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ وَإِذَا مَرُّواْ بِٱللَّغُوِ مَرُّواْ كِرَامًا ١٧٧ ﴾

ثم وصف سبحانه هؤلاء التائبين العاملين للصالحات فقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ ﴾ أي والذين لا يؤدون الشهادات الكاذبة ، ولا يساعدون أهل الباطل على باطلهم ، وكان عمر بن الخطاب - وَاللَّهُ وَ يَسْخِمُ وجهه ، يطليه بمادة سوداء ، ويحلق رأسه ، ويطوف به السوق ، ونحو هذا قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا ٱللَّغُو ٱعۡرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا آعُمَالُكُمْ مَكُمُ مَكُمُ لَا بَنْنَخِي ٱلْجَهِلِينَ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) سورة القصص : ٥٥ .

قال الزجّاج - عُنيُ - : الزور في اللغة الكذب و لا كذب فوق الشرك بالله ، وقال محمد بن الحنفية : لا يحضرون مجالس اللهو والغناء ، وقال ابن جُرَيْج و مجاهد : الكذب ، والأولى عدم التخصيص بنوع من أنواع الزور ، بل المراد الذين لا يحضرون ما يصدق عليه اسم الزور كائناً ما كان .

﴿ وَإِذَا مَرُّواً بِاللَّغُوِ مَرُّواً كِرَامًا ﴾ أي : معرضين عنه غير ملتفتين إليه ، ويكرمون أنفسهم عن سماع اللغو وما لا خير فيه كاللغو في القرآن ، وشتم الرسول - على والخوض فيما لا ينبغي ، واللغو : كل ساقط من قول أو فعل . قال الحسن : اللغو : المعاصي كلها . وقيل : المراد إذا ﴿ مَرُّواً ﴾ بذوي اللغو ، يقال : فلان يكرم عمّا يشينه ، أي : يتنزه ويكرم نفسه عن الدخول في اللغو والاختلاط بأهله .

## خشوع الصالحين:

# ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِعَايَاتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَانًا الله ﴾

﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِعَايِنتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُّواْ عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيانًا ﴾ أي والذين إذا ذُكّروا بالقرآن ، أو بما فيه موعظة وعبرة أكبوا عليها سامعين بآذان واعية ، مبصرين بعيون راعية ، ولم يقعوا عليها حال كونهم صمّا وعمياناً ، و المعنى لم يتغافلوا عنها ، كأنهم صمّ لم يسمعوها ، وعُمْيٌ لم يبصروها . وقيل أن المعنى : إذا تليت عليهم آيات الله وجلت قلوبهم ، فخرّوا سجّداً وبكيّاً ، ﴿ لَمْ يَخِرُواْ عَلَيْهَا صُمّاً وَعُمْيَانًا ﴾ وفي هذا تعريض بما عليه الكفار والمنافقون الذين إذا سمعوا كلام الله لم يتأثروا به ولم يتحولوا عمّا كانوا عليه ، بل يستمرون على كفرهم وعصيانهم ، وجهلهم وضلالهم ، فكأنهم صمّ لا يسمعون ، وعُميّ لا يبصرون .

# ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبَ لَنَا مِنْ أَزْوَلِجِنَا وَذُرِّيَّكِنِنَا قُرَّةَ أَعْيُنٍ وَٱجْعَلَنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴿﴾

الذرية : تقع على الجمع ، كما في قوله : ﴿ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا ﴾ (١) وتقع على الفرد كما في قوله : ﴿ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً ﴾ (١) ، و ﴿ قُرَّنَ أَعَيُنِ ﴾ المراد بها ما يكون لصاحبها من الفرح و السرور

<sup>(</sup>١) سورة النساء : ٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران : ٣٨ .

و ذهاب الحزن ، كما قال الزجاج : يقال أقر الله عينك ، أي : صادف فؤادك ما يحبه . ﴿ وَٱجْعَلْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴾ أي : قدوةً يقتدى بنا في الخير ، وإنما قال : إماماً ، ولم يقل أئمةً ، لأنه أريد به الجنس . كقوله : ﴿ ثُمَّ يُخْرِجُكُمُ طِفَلًا ﴾ (١) قال إماماً ، ولم يقل أئمةً كما قال للاثنين ﴿ وَلَكِنِي الجنس . كقوله : ﴿ ثُمَّ يُخْرِجُكُمُ طِفَلًا ﴾ (١) قال إماماً ، ولم يقل أئمةً كما قال اللاثنين ﴿ وَلَكِنِي رَبُّ الْعَنَامِينَ ﴾ (١) يعني : أنه من الواحد الذي أريد به الجمع ، وقيل أرادوا : اجعل كل واحد منّا إماماً ، وقيل أي اجعلنا نقتدي بالأئمة وكِلا المعنيين صحيح .

قال النيسابوري - على الله أن يبلغهم في الآية دلالة على أن الرياسة الدينية مما يجب أن تطلب ويرغب فيها ، والأقرب أنهم سألوا الله أن يبلغهم في الطاعة المبلغ الذي يشار إليهم ، ويقتدى بهم .

وقال ابن عباس - وَاللَّهِ عَالَمُ اللَّهُ وَاللَّهِ عَنْ اللَّهُ وَاللَّهِ عَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

{ والخلاصة } أي هم الذين يسألون الله أمرين أولهم: أن يُخرِج من أصلابهم من يطيعه ويعبده وحده لا شريك له ، وصادق الإيمان إذا رأى أهله قد شاركوه في الطاعة قرت بهم عينه ، وسُرَّ قلبه ، وتوقع نفعهم له في الدنيا حيّاً وميتاً ، وكانوا من اللاحقين به في الآخرة ، ويسألونه ثانياً: أن يجعلهم أئمة يقتدى بهم في إقامة مراسم الدين بما يفيض عليهم من واسع العلم ، وبما يوفقهم إليه من صالح العمل فيكونوا دعاةً إلى الخير ، آمرين بالمعروف ، ناهين عن المنكر .

رَوى مسلم عن أبي هريرة - رَوَاتُكُ - قال : قال رسول الله - عَلَيْهِ - : « إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث : ولدٌ صالحٌ يدعو له ، وعِلم ينتفع به من بعده ، وصدقةٌ جارية » (٥) .

<sup>(</sup>١) سورة غافر : ٦٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: ٦١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء : ٧٣.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص: ٤١.

<sup>(</sup>٥) سنن ابن ماجه بشرح السندي-كتاب المقدمة - باب الصدقة المثمرة .

#### جزاء المتقين:

### ﴿ أُوْلَكَيْمِكَ يُجَّزَوِنَ ٱلْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُواْ وَيُلَقَّوْنَ فِيهَا تَحِيَّةً وَسَلَامًا ﴿ كَالِدِينَ فِيهَا حَسُنَتْ مُسْتَقَرَّا وَمُقَامًا ﴿ ٢٠﴾ ﴾

ولما بين سبحانه صفات المتقين المخلصين ذكر إحسانه إليهم بقوله: ﴿ أُولَكَمِكَ يُجُونُونَ الْفُرُونَ لَهُ بِمَا صَبُواْ وَيُلْقُونِ فِيهَا تَحِيّةُ وَسَلَامًا ﴾ والغرفة : الدرجة الرفيعة ، وهي أعلى منازل الجنة وأفضلها ، وهي في الأصل لكل بناء مرتفع ، والجمع غرف . وقال الضحاك : الغرفة الجنة ، والباء في ﴿ بِمَا صَبُرُواْ ﴾ سببية ، وما مصدرية ، أي : يجزون الغرفة بسبب صبرهم على مشاق التكليف ويلقون فيها تحية وسلاماً ، ومعنى التحية : الدعاء لهم بطول الحياة وقيل أنه يحيي بعضهم بعضًا ويرسل إليهم الرب سبحانه بالسلام وقيل : إن الملائكة تحييهم وتسلم عليهم ، والظاهر أن هذه التحية والسلام هي من الله سبحانه لهم ، ومن ذلك قوله سبحانه : ﴿ تَحِينَتُهُمْ يَوْمَ يَلْقُونُهُ وسَلَمٌ ﴾ ، ومعنى السلام : الدعاء لهم بالسلامة من الأفات ، ﴿ تَحِينَتُهُمْ يَوْمَ يَلْقُونُهُ وسَلَمٌ ﴾ ، ومعنى السلام : الدعاء لهم بالسلامة من الأفات ، خيليين فيها من غير موت ، ﴿ حَسُنَتُ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا ﴾ أي : حسنت الغرفة مستقراً يستقرون فيه ، ومُقاماً يُقيمون به ، وهذا في مقابل ما تقدم من قوله : ﴿ سَآءَتُ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا ﴾ .

فهم يقيمون فيها لايظعنون ولا يموتون حَسُنَت منظراً ، وطابت مقيلاً ومنزلاً ونحو الآية قوله: ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ ﴾(١) .

فأولئك المتصفون بصفات الكمال ، وامتازوا بفضائل الأخلاق والآداب ، يجزون المنازل الرفيعة ، والدرجات العالية ، بصبرهم على فعل الطاعات ، واجتنابهم للمنكرات ، ويبتدرون فيها بالتحية والإكرام ، ويلقون التوفير والاحترام ، فلهم السلام وعليهم السلام . ونحو الآية قوله : ﴿ وَٱلْمَلَيِّكُةُ يُدَّخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابِ ﴿ آَلُ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعُم عُقَبَى ٱلدَّارِ ﴿ آَلُ اللَّهُ مِن كُلِّ بَابِ ﴿ آَلُ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعُم عُقَبَى ٱلدَّارِ ﴿ آَلُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعُم عُقَبَى ٱلدَّارِ ﴿ آَلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعُم عُقَبَى ٱلدَّارِ ﴿ آَلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّلَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>۱) سورة هود : ۱۰۸ .

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد : ٢٣ - ٢٤ .

### شرف العبادة:

# ﴿ قُلْ مَا يَعْبَوُا بِكُورُ رَبِّ لَوْلَا دُعَآ قُرْكُمْ فَقَدْ كَذَّبْتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا ٧٧٧ ﴾

ولما شرح صفات المتقين وأثنى عليهم بين سبحانه أنه غني عن طاعة الكل ، وإنما كلفهم لينتفعوا بالتكليف ، يقال : ما عبأتُ بفلان ، أي : ما باليتُ به ، ولاله عندي قدر ، وأصل يعبأ من العبء ، وهو الثقل ، والمعنى ما أعبأُ بفلان : أي : ما أصنعُ به كأنه يستقله ويستحقره ، ويدعي أن وجوده وعدمه سواء ، فلا وزن يكون لكم عنده لولا دعاؤكم أي : لولا دعاؤكم إياه لتعبدوه ، فأمر رسوله - على أن يقول لهم : ﴿ قُلُ مَا يَعُ بَوُا بِكُرُ رَبِّ لَوْلا دُعَاوَكُم أَي قل لهؤلاء الذين فأمر رسوله - الفائزين بتلك النعم الجليلة التي يتنافس فيها المتنافسون ، إنما نالوها بما ذكر من تلك المحاسن ، ولولاها لم يعتد بهم ربهم ، ومن ثم لا يُعبَأُ بكم إذا لم تعبدوه ، فما خلق الإنسان إلا ليعبد ربه ويطيعه وحده لا شريك له كما قال : ﴿ وَمَا خَلَقَتُ ٱلِخِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴾ (١) .

والخطاب لجميع الناس ، ثم خص الكفار منهم فقال : ﴿ فَقَدْ كُذّبَتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا ﴾ أي أما وقد خالفتم حُكمي ، وعصيتم أمري ، ولم تعملوا عمل أولئك الذين ذُكروا من قبل وكذبتم رسولي ، فسوف يلزمكم أثر تكذيبهم ، وهو العقاب الذي لامناص منه ، فاستعدوا له ، وتهيئوا لذلك اليوم ، فكل آت قريب فسوف يكون جزاء التكذيب لازماً لكم ، قال ابن جرير لزاماً : عذاباً دائماً ، وهلاكاً مُفنياً ، يلحق بعضكم ببعض ، وجمهور المفسرين على أن المراد باللزام هنا : ما لزم المشركين يوم بدر . عن ابن عباس - ﴿ وَهِ وَوله : ﴿ قُلُ مَايِعَ بَوُا بِكُورَ رَبِّ لَوَلا دُعَا وَكُنت له بهم يقول : لولا إيمانكم ، فأخبر الله أنه لا حاجة له بهم إذ لم يخلقهم مؤمنين ، ولو كانت له بهم عاجة لحبِّبَ إليهم الإيمان ، كما حببه إلى المؤمنين فسوف يكون لزاماً قال : موتاً .

{ وخلاصة ذلك } لا يعتَدُّ بكم ربي لولا عبادتكم إياه ، أما وقد قصّر الكافرون منكم في العبادة ، فسيكون تكذيبهم مُفضياً لعذابهم وهلاكهم في الدنيا والآخرة .

### من هداية الآيات:

- ١- باب التوبة مفتوح لمن ندم على ما اقترف من المعاصى وتاب وعمل صالحاً.
  - ٢- للتوبة النصوح شروط ثابتة لاتتحقق التوبة إلابها.
    - ٣- لا تنفع التوبة باللسان دون الفعل .
  - ٤ شهادة الزور وسماع اللغو صفات يُعرض عنها عباد الرحمن.
    - ٥- بيان حال عباد الرحمن إذا ذُكِّروا بآيات ربهم .
    - ٦- لا يتأثر المنافقون و الكفار بآيات الله إذا قرأت عليهم.
      - ٧- الدعاء هو العبادة .
- ٨- يسأل عباد الرحمن ربَّهم أن يهب لهم من أزواجهم ذرياتٍ صالحةٍ تنشر الدين وتؤُمُّ المسلمين .
  - ٩- جزاء الله للمتقين المخلصين على طاعاتهم غُرُفاً في أعلى الجنة.
    - ١- نعيم أهل الجنَّة دائم لا ينقطع.
    - ١١- مهمة الإنسان في الأرض هي عبادة الله عَلِق .
    - ١٢- بيان أن الله غنِيُّ عن طاعة العباد وإنما هم المنتفعون بها .
  - ١٣- تكذيب المشركين عائدٌ أثره عليهم ومفضيٌ لعذابهم في الدنيا والأخرة .

### من القيم المستفادة:

- الصدق
- حب الناس .
  - الدعاء .

| J-<>->- | -:      | (ac)                                    |
|---------|---------|-----------------------------------------|
| -:-     | 11:5    |                                         |
|         | التعويم | · • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| J-<>>-  | -;      | (sc)—(                                  |

| ) مقابل العبارة | وعلامة ( X | الصحيحة | العبارة | مقابل ( $$ | علامة | : ضع | الأول: | السؤال |
|-----------------|------------|---------|---------|------------|-------|------|--------|--------|
|                 |            |         |         |            |       |      | بحيحة  |        |

|      |   | فير الصحيحة فيما يأتي :                                    |
|------|---|------------------------------------------------------------|
| (    | ) | ١- التوبة النصوح تتحقق لمن تاب بلسانه وبفعله .             |
| (    | ) | ٧- يُجلد شاهد الزور خمسين جلدة .                           |
| (    | ) | ٣- لفظ الذرية يقع على الجمع والمفرد .                      |
| (    | ) | ٤ - نوع الباء في قوله تعالى : ﴿ بِمَا صَابِرُواْ ﴾ سببية . |
| (    | ) | ٥ - الخطاب في الآيات لجميع الناس ثم خص المؤمنين.           |
|      |   | لسؤال الثاني: علِّل ما يأتي:                               |
|      |   | ١- قال ﴿ إِمَامًا ﴾ ولم يقل أئمة :                         |
| <br> |   |                                                            |
|      |   | ٢- كلّف الله عباده بالتشريعات :                            |
| <br> |   |                                                            |
|      |   | لسؤال الثالث: أجب عمّا يأتي:                               |
|      |   | "<br>١- عدّد شروط التوبة النصوح :                          |
| <br> |   |                                                            |
|      |   | ٢- ما موقف أصحاب الرسول - عِيْلِيَّةٍ - من اللغو ؟         |
|      |   |                                                            |



| ٣- ما أقوال العلماء في معنى ﴿ ٱلزُّورَ ﴾ ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤ - ما أقوال العلماء في قوله تعالى : ﴿ قُـرَّةَ أَعَيْنِ ﴾ ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥ - فسّرقوله تعالى : ﴿ أُوْلَكِمِكَ يُجُـزَوْنَ ٱلْغُـزْفَةَ بِمَا صَكِرُواْ ﴾ :                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٦- كيف فسَّر علماء الجمهور قوله تعالى : ﴿ فَقَدْ كَذَّ بْتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامَّا ﴾ ؟                                                                                                                                                                                                                                                    |
| السؤال الرابع: في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ كَرَبَّنَا هَبُ لَنَا مِنْ أَزْوَجِنَا وَذُرِّيَّكِنِنَا قُرَّةَ أَعْيُنِ وَٱجْعَلْنَا لَمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴾ في هذه الآية يسأل عباد الرحمن ربهم أمرين فما هما ؟ الأمر الأول: الأمر الثاني: السؤال الخامس: استخرج من الآيات ما يدل على المعنى التالي: ۱ - نعيم أهل الجنة دائم لا ينقطع: |
| ٢- الإعراض عن شهادة الزور وسماع اللغو :                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |



# المراجع

- ١ القرآن الكريم
- ٢- في ظِلال القرآن . المؤلف : سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي (المتوفى ١٣٨٥هـ) الناشر :
   دار الشروق بيروت القاهرة . الطبعة السابعة عشر ١٤١٢هـ ( المجلد الخامس) .
- ٣- فتح القدير . المؤلف : محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني اليمني ( المتوفى ١ ٢٥٠ هـ ) الناشر : دار ابن كثير ، دار الكلم الطيب دمشق ، بيروت . الطبعة الأولى ١٤١٤ هـ ( المجلد الرابع ) .
- ٤- أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير . المؤلف : جابر بن موسى بن عبد القادر بن جابر أبو
   بكر الجزائري . الناشر : مكتبة العلوم والحكم ، المدينة المنورة ، المملكة العربية . السعودية
   الطبعة الخامسة ٤٢٤ هـ / ٣٠٠٣م ( المجلد الرابع ) .
- ٥- الجامع لأحكام القرآن. تفسير القرطبي المؤلف: أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي (المتوفى ٢٧١هـ) تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش الناشر: دار الكتب المصرية القاهرة الطبعة الثانية ٢٨٤هـ ١٩٦٤م (جزء ١٣).
- ٦- تفسير القرآن العظيم ابن كثير . المؤلف : أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي ( المتوفى ٧٧٤هـ ) المحقق : محمد حسين شمس الدين . الناشر : دار الكتب العلمية ، منشورات محمد علي بيضون بيروت الطبعة الأولى ١٤١٩ هـ ( الجزء السادس ) .

- ٦- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان . المؤلف : عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي ( المتوفى ١٣٧٦هـ) . المحقق : عبد الرحمن بن معلا اللويحق . الناشر : مؤسسة الرسالة . الطبعة الأولى ٢٠٠٠هـ ٢٠٠٠ م ( الكتاب في جزء ١ فقط ) .
- ٧- تفسير المراغي . المؤلف : أحمد بن مصطفى المراغي (المتوفى ١٣٧١هـ) . الناشر : شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر . الطبعة الأولى ١٣٦٥ هـ ١٩٤٦ م ( جزء ١٩) .
- ٨- تفسير الطبري . جامع البيان عن تأويل آي القرآن . المؤلف : محمد بن جرير بن يزيد ابن كثير بن غالب الآملي ، أبو جعفر الطبري ( المتوفى ١٣٥هـ) . تحقيق : الدكتور عبد الله بن عبد المحسن التركي بالتعاون مع مركز البحوث والدراسات الإسلامية بدار هَجَر الله بن عبد السند حسن يمامة . الناشر : دار هَجَر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان . الطبعة الأولى ١٤٢٢ هـ ٢٠٠١ م ( جزء ١) .
- 9- صفوة التفاسير . المؤلف : محمد علي الصابوني . الناشر : دار الصابوني للطباعة والنشر والتوزيع القاهرة . الطبعة الأولى ١٤١٧ هـ ١٩٩٧ م ( الكتاب في جزء واحد ) .
- ١- الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله البخاري الجعفي المحقق : محمد البخاري الجعفي المحقق : محمد زهير بن ناصر الناصر الناشر : دار طوق النجاة . مصورة عن السلطانية بإضافة ترقيم محمد فؤاد عبد الباقي . الطبعة الأولى ٢٢٢ هـ .
- ۱۱- المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله عليه المؤلف: مسلم بن الحجّاج أبو الحسن القشيري النيسابوري (المتوفى: ۲۶۱هـ). المحقق: محمد فؤاد عبد الباقي. الناشر: دار إحياء التراث العربي بيروت.

- ۱۲- لسان العرب . المؤلف : محمد بن مكرم بن علي ، أبو الفضل ، جمال الدين بن منظور الأنصاري الرويفعي الإفريقي ( المتوفى ۷۱۱هـ ) . الناشر : دار صادر بيروت الطبعة الثالثة ٤١٤ هـ .
- 17- معالم التنزيل في تفسير القرآن . تفسير البغوي . المؤلف : مُحيي السنة ، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي (المتوفى : ١٥هـ) . المحقق : حققه وخرج أحاديثه محمد عبد الله النمر عثمان جمعة ضميرية ، سليمان مسلم الحرش . الناشر : دار طيبة للنشر والتوزيع . الطبعة الرابعة ١٤١٧هـ ١٩٩٧م رقم الأجزاء (٢ ٣) .
- ١٤ الفوائد . المؤلف : محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية
   ( المتوفى ٧٥١هـ ) . الناشر : دار الكتب العلمية بيروت . الطبعة الثانية ١٣٩٣ هـ ١٩٧٣ م .
- ٥ زاد المعاد في هَدي خير العباد . المؤلف : محمد بن أبي بكر بن أيوب ابن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية . ( المتوفى : ٧٥١هـ ) . الناشر : مؤسسة الرسالة . بيروت مكتبة المنار الإسلامية . الكويت . الطبعة السابعة والعشرون . ١٤١٥هـ / ١٩٩٤م .